
1 

 

La Chiesa in un mondo che brucia 
Segni dei tempi e rinnovamento pastorale 

 
Fiuggi, 5 ottobre 2024 

 
 

1. Il mondo “cristiano” sta finendo? 
Il titolo – volutamente provocatorio – di questo intervento riprende liberamente quello di 

una pubblicazione abbastanza recente di Andrea Riccardi, che ha fatto molto discutere negli 
ambienti ecclesiali e non solo, soprattutto nella stagione faticosa del Covid-19: La Chiesa bru-
cia1. L’immagine da cui il titolo trae ispirazione è quella del terribile rogo della cattedrale di 
Notre-Dame, al quale il mondo ha assistito attonito nell’aprile 2019. Per Riccardi, navigato sto-
rico del cristianesimo contemporaneo e soprattutto acuto interprete del nostro tempo, quel 
rogo assumerebbe un valore per così dire simbolico. A bruciare, oltre che un edificio altamente 
rappresentativo dell’architettura religiosa europea, sarebbe oggi la “Chiesa” con la “c” maiu-
scola: la Chiesa come comunità e istituzione, la Chiesa come mentalità e cultura, la Chiesa come 
eredità e tradizione. La Chiesa, cioè, nella quale siamo nati e cresciuti, che per l’autore andrebbe 
lentamente sbriciolandosi davanti ai nostri occhi.  

Gli studiosi, del resto, hanno lanciato da decenni il grido d’allarme, parlando di tramonto 
della cristianità o di fine dell’epoca costantiniana, ovvero di quella lunga stagione (iniziata ad-
dirittura nel IV secolo), in cui la Chiesa ha goduto in Occidente di riconoscimento civile e pri-
vilegi economici, diventando un fenomeno di massa. Invertendo i termini della celebre espres-
sione di Tertulliano, per il quale «cristiani non si nasce, ma si diventa» (al termine di un cam-
mino personale di conversione), qui da noi è stato vero fino a oggi il contrario, ovvero che cri-
stiani non si diventa, si nasce. Nessuno di noi è “diventato” cristiano, ma tutti siamo “nati” 
cristiani. I rudimenti della fede li abbiamo bevuti con il latte materno, cosicché essi hanno 
plasmato – non senza deformazioni e strumentalizzazioni anche gravi – il tessuto sociale del 
mondo occidentale, il mondo cosiddetto “cristiano”.  

Da un bel po’ questo non è più vero. È sotto gli occhi di tutti che la cristianità è stata aggredita 
da una tendenza opposta, che va sotto il nome di secolarizzazione oppure, con un termine più 
crudo, di scristianizzazione. Se questo fenomeno è iniziato da tempo, almeno dal XIX secolo – 
anche se i suoi presupposti remoti rimontano all’avvento dell’epoca moderna nel XVI secolo o 
forse anche più indietro –, è solo nell’ultimo secolo che, qui da noi, esso ha cominciato a dispie-
gare tutte le sue conseguenze. Solo adesso, quindi, stiamo cominciando ad aprire gli occhi sulla 
sua reale portata. 

Quello di Riccardi è un libro pieno di domande: domande dirette, difficili, per certi aspetti 
drammatiche. Da quella che si trova nelle primissime pagine e che dà il là all’intera riflessione: 
«Che cosa sarà il mondo senza la Chiesa?»2, a quella cruciale che funge da titolo all’ultimo ca-
pitolo: «C’è futuro [per il cristianesimo]»? Ognuno è interpellato da simili interrogativi, si pro-
fessi o meno cristiano, perché la crisi del cristianesimo è la crisi di una storia da cui tutti pro-
veniamo, di un mondo in cui tutti viviamo, di una cultura in cui tutti siamo stati educati, e 
come tale chiama in causa anche coloro che non si dichiarano credenti, come lasciava intendere 
già il famoso articolo di Benedetto Croce pubblicato nel 1942: «Perché non possiamo non dirci 
cristiani». 

 

 
1 Cfr. A. RICCARDI, La Chiesa brucia. Crisi e futuro del cristianesimo, Laterza, Roma – Bari 2021. 
2 Ibid., 7. 



2 

 

2. Crescita o declino della Chiesa? 
Restando idealmente a Parigi, potremmo riformulare la domanda posta da Riccardi facen-

doci aiutare da un personaggio celebre proprio per la sua capacità di leggere attentamente il 
presente e di prevedere lucidamente il futuro: il card. Emmanuel Suhard, arcivescovo della ca-
pitale francese negli anni Quaranta del secolo scorso, noto tra le altre cose per aver dato avvio 
all’esperienza dei preti-operai nel tentativo di recuperare alla Chiesa le masse proletarie. Mi 
riferisco alla domanda che dà il titolo alla sua lettera pastorale del 1947: Essor ou déclin de 
l’Eglise? Crescita o declino della Chiesa? Se a quel tempo qualcuno si sarebbe ancora arrischiato 
a scegliere la prima opzione, almeno in Italia, dove il tessuto cristiano della società sembrava 
rimanere solido, oggi le statistiche – anche quelle che i parroci fanno “artigianalmente” nelle 
loro parrocchie – ci inducono a gridare “declino”. Ogni anno perdiamo “pezzi”, in termini di 
frequenza domenicale, richiesta dei sacramenti, adesione alle iniziative pastorali, e certo l’in-
verno demografico – pure innegabile – non basta a spiegare tutto. Anche la crescente penuria 
di vocazioni al ministero ordinato e alla vita consacrata, che sta costringendo tutte le nostre 
diocesi a rivedere gli assetti pastorali tradizionali, facendo ad esempio saltare lo schema collau-
dato “un parroco per parrocchia”, è la spia del cambiamento in atto. 

Da noi, nell’Italia centro-meridionale, protetta dallo “zoccolo duro” di antiche e robuste tra-
dizioni religiose, certi fenomeni prima impensabili sono arrivati in ritardo rispetto all’Europa 
centrale e alla stessa Italia settentrionale. Ma, volgendo lo sguardo verso Nord, non ci è difficile 
prevedere il nostro futuro con una certa approssimazione. Se abbiamo visto scendere vertigi-
nosamente, negli ultimi decenni, il numero dei matrimoni religiosi, a vantaggio di quelli civili 
e soprattutto delle semplici convivenze, se abbiamo visto diminuire il numero delle cresime e 
in misura minore quello delle prime comunioni, qui da noi tengono ancora – ad esempio – i 
battesimi dei bambini e i funerali religiosi. Prepariamoci, però: il “vento del Nord” non porta 
buone notizie neppure su questi due fronti, cosicché è prevedibile che scemerà gradualmente 
nei prossimi anni pure il numero dei pedobattesimi, mentre finirà per imporsi anche nei nostri 
territori una realtà ancora pressoché sconosciuta, quella delle cosiddette esequie “laiche”. 

 
3. Non declino, ma crisi 
Declino, dunque? In realtà, come spesso accade, tra le due alternative esiste una terza via, 

che di nuovo Riccardi propone nelle pagine conclusive del suo saggio: crisi. La crisi – scrive 
l’autore riecheggiando la lezione biblica – non è il declino, ma l’ora del giudizio. Se guardiamo 
alla storia della Chiesa, la crisi è una condizione normale del cristianesimo, non c’è stata epoca 
in cui il cristianesimo non sia stato in crisi, compresa la presunta “epoca d’oro” dei primi secoli. 
Se talvolta, un po’ ingenuamente, tendiamo a idealizzare il cristianesimo primitivo, è perché 
quell’epoca ci è molto lontana e poco nota; se, invece, ci prendiamo la briga di leggere con at-
tenzione le testimonianze patristiche ci rendiamo conto che anche quella è stata una stagione 
di crisi violente, in cui la nave della Chiesa – sono le parole del grande Basilio di Cesarea dopo 
il Concilio di Nicea – è parsa quasi affondare tra i marosi delle contese che minacciavano la pace 
ecclesiale3.  

Di crisi parla anche Gesù, in una pagina evangelica più volte tirata in ballo nella stagione del 
Covid: «Quando vedete una nuvola salire da ponente, subito dite: Viene la pioggia, e così ac-
cade. E quando soffia lo scirocco, dite: Ci sarà caldo, e così accade. Ipocriti! Sapete valutare 
l’aspetto della terra e del cielo, come mai questo tempo non sapete valutarlo? E perché non 
giudicate da voi stessi ciò che è giusto?”» (Lc 12,54-57). Nell’ultima domanda di questa pericope 
lucana, il verbo «giudicare» traduce appunto il greco krívein, da cui deriva il sostantivo krísis. 

 
3 Cfr. BASILIO, De Spiritu Sancto XXX, 76-79. 



3 

 

Nella lingua greca, non escluso il greco biblico, krísis non assume necessariamente un’acce-
zione funesta, ma richiama l’idea di separare e giudicare. Il termine finisce per acquistare una 
sfumatura addirittura positiva, nel senso che la crisi può diventare occasione di riflessione, di 
valutazione, meglio ancora di discernimento, trasformandosi nel presupposto necessario per 
un miglioramento, una rinascita, un nuovo inizio. Potremmo così accostare la parola krísis a 
un altro termine neotestamentario: chairós, vocabolo che indica l’occasione, l’opportunità, una 
stagione propizia che interrompe il ciclo sempre identico dei giorni e degli anni (il krónos) e 
che ci chiede di assumere un atteggiamento nuovo4.  

Ammettere che siamo in crisi non significa dunque affermare che stiamo annegando, anche 
perché ciò in ultima analisi equivarrebbe a dubitare del fatto che lo Spirito Santo dimora «per 
sempre» nella Chiesa, come invece Cristo ci ha promesso (cfr. Gv 14,16), guidandola lungo i 
sentieri della storia fino alla fine dei tempi. Significa, piuttosto, riconoscere che il mondo at-
torno a noi sta cambiando e che dobbiamo sforzarci di comprenderlo meglio per poter conti-
nuare a compiere l’unica opera che il Signore ci ha affidato: annunciare il Vangelo a ogni essere 
umano. Come diceva San Paolo VI nell’omelia finale del Concilio Vaticano II, il grande sforzo 
della Chiesa del nostro tempo deve essere quello di conoscere di più il mondo in cui vive per 
poterlo amare di più5. Se la crisi attuale ci consentisse tutto questo, essa potrebbe non chiudere 
bensì aprire al futuro. 

 
4. Un nuovo “sguardo” e una nuova “postura” 
Proprio con l’aiuto del Vaticano II, di cui (forse un po’ in sordina) stiamo celebrando il ses-

santesimo anniversario, vorrei proporre alcune semplici riflessioni per “capire la Chiesa” e so-
prattutto per “essere Chiesa” in un mondo che cambia, anzi che brucia, come ogni giorno ci 
dimostrano tra l’altro le guerre, vicine e lontane, che insanguinano il nostro tempo. Mi riferirò 
in particolare all’ultima delle grandi costituzioni conciliari, la Gaudium et spes, forse la più rap-
presentativa del “cambiamento di sguardo” operato dal Concilio. Sì, perché a cambiare con il 
Concilio è stato soprattutto lo sguardo, o se si preferisce la “postura”, della Chiesa nei riguardi 
del mondo. Qualcuno parla al riguardo di rapprochement, cioè di “riconciliazione” tra Chiesa e 
modernità. 

Con una sintesi necessariamente approssimativa potremmo dire che, fino al Concilio, le 
principali posture della Chiesa cattolica nei riguardi del mondo sono riassumibili in due for-
mule. La prima suona: “Chiesa contro il mondo”. L’immagine spesso utilizzata dagli storici 
dell’ecclesiologia per descrivere quest’atteggiamento è quella della “cittadella assediata”: dato 
che il mondo si è “pervertito”, votandosi a principi incompatibili con il Vangelo (l’ateismo, il 
materialismo, il consumismo, l’edonismo e chi più ne ha più ne metta), la Chiesa si sente cinta 
d’assedio e costretta a erigere mura di fortificazione per non lasciarsi assalire. Da questo mondo 
la Chiesa – e il cristiano all’interno della Chiesa – deve difendersi in ogni modo, attraverso le 
armi della predicazione e della dottrina, se necessario anche quelle del diritto canonico, come 
la scomunica. Se volete, è la Chiesa del Sillabo di Pio IX (1864), che non a caso ha come titolo 
completo Elenco (Sillabo) contenente i principali errori del nostro tempo. Dello stesso tenore, 
ormai quasi alla vigilia del Concilio, è l’enciclica Humani generis di Pio XII (1950), che ha come 
argomento le «false opinioni che si diffondono nel mondo». Sono testi datati, ma la postura 
che essi sottendono sopravvive ancor oggi: quante volte noi preti, noi catechisti, noi operatori 

 
4 Riprendo qui brevemente quanto si trova in P. TRIPEPI – P. BUA, Oltre la crisi. La pandemia tra resilienza e fede, 

Cittadella, Assisi 2021, 103-126. Avevo affrontato più ampiamente il tema della crisi in occasione dell’Assemblea 
diocesana di Frosinone del 18 settembre 2021: spero che, per quanti erano presenti allora, repetita iuvent! 

5 Cfr. Omelia nella IX Sessione pubblica (7 dicembre 1965): EV 1, 454*-457*. 



4 

 

pastorali abbiamo insegnato che il mondo “fuori”, il mondo “attorno” è corrotto, guasto, immo-
rale, e che il cristiano deve tenersene lontano e all’occorrenza contrastarlo? 

È vero che un’accezione negativa del “mondo” non è sconosciuta alle Sacre Scritture, in par-
ticolare al Vangelo di Giovanni: ad esempio, nel prologo («Veniva nel mondo la luce vera, quella 
che illumina ogni uomo. Era nel mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui; eppure il 
mondo non lo ha riconosciuto», 1,9-10); in occasione dell’incontro con i Greci subito prima 
della passione («Ora è il giudizio di questo mondo; ora il principe di questo mondo sarà gettato 
fuori», 12,31); e soprattutto nei discorsi di addio («Se il mondo vi odia, sappiate che prima di voi 
ha odiato me. Se foste del mondo, il mondo amerebbe ciò che è suo; poiché invece non siete 
del mondo, ma vi ho scelti io dal mondo, per questo il mondo vi odia», 15,18-19; «Nel mondo 
avete tribolazioni, ma abbiate coraggio: io ho vinto il mondo!», 16,33). Non si può, tuttavia, 
dimenticare neppure la lezione del Qoelet, che ci ammonisce: «Non dire: “Come mai i tempi 
antichi erano migliori del presente?”, perché una domanda simile non è ispirata a saggezza» 
(7,10). Mettendo insieme queste due asserzioni bibliche, potremmo concludere che è vero che 
il mondo è, a causa del peccato, lo scenario di una tragica opposizione all’opera di Dio, ma è 
anche vero che questa condizione appartiene a ogni epoca, per cui è semplicemente stolto con-
dannare il tempo in cui ci è dato di vivere, rimpiangendo i bei tempi andati, perché in ogni 
tempo il mondo ha le sue luci e le sue tante ombre. 

La seconda postura la si può, invece, sintetizzare così: “Chiesa accanto al mondo”. Si tratta di 
un atteggiamento meno “combattivo” del precedente, un atteggiamento per il quale Chiesa e 
mondo si presentano come due rette parallele destinate a non incontrarsi mai. Non sono in 
lotta, sono semplicemente indifferenti l’una all’altro. Molte volte ci lamentiamo del fatto che il 
mondo è indifferente alla Chiesa, snobbandola, ma non ci avvediamo che anche la Chiesa è 
spesso indifferente al mondo, ignorandolo. Il mondo è “fuori”, non entra nel campo di “compe-
tenza” dei cristiani, i “suoi” problemi non sono i problemi dei credenti. In proposito, va certo 
rammentato che la tradizione cristiana antica e medievale conosce l’ideale del contemptus 
mundi (letteralmente: disprezzo del mondo) o della fuga mundi (letteralmente: fuga del 
mondo), di cui la vita monastica – e in modo tutto particolare quella claustrale – sarebbe, ieri 
come oggi, la massima espressione. Sembrerebbe un ideale superato, e per tanti aspetti lo è. 
Eppure, se osserviamo con più attenzione, non è forse vero che una postura di questo tipo so-
pravvive ogni volta che le nostre comunità cristiane si sentono estranee ai problemi della città 
terrena, preoccupate solo dei loro affari interni (in primis catechesi e liturgia), quando ad esem-
pio in tempo di guerra l’invocazione di pace non arriva a elevarsi dalle nostre celebrazioni, op-
pure quando i problemi ecologici ci sembrano problemi della “società”, di cui devono occuparsi 
lo Stato, la Comunità internazionale, le associazioni no profit, ma non certamente “noi” cri-
stiani?  

In realtà, l’autentica fuga mundi, proposta in tante tradizioni spirituali, non è affatto dimen-
ticanza o disinteresse per il mondo: chi conosce almeno un po’ le claustrali lo sa. Costoro non 
si concepiscono affatto come un corpo estraneo “accanto” al mondo, bensì – se così possiamo 
dire – come il “cuore” stesso del mondo, perché la loro vocazione è quella di innalzare a Dio i 
palpiti dell’umanità intera. Tutto ciò che è umano è presente nella loro preghiera, diurna e not-
turna: tutte le guerre, tutte le povertà, tutte le ingiustizie. Il loro compito – il nostro compito! 
– è quello di “intercedere” per il mondo, dove intercedere significa letteralmente – come osser-
vava il Card. Carlo Maria Martini – “camminare in mezzo”, stando con un piede da una parte e 



5 

 

un piede dall’altra6. Ecco allora che, per avere il piede ben piantato nel cielo, occorre tenere 
l’altro piede ben piantato sulla terra. 

 
5. Essere Chiesa “nel” mondo 
Portandosi oltre le suddette due posture, che potremmo anche denominare rispettivamente 

difensiva e remissiva, Gaudium et spes prova a proporne un’altra, ben riconoscibile già nel titolo 
del documento conciliare: «La Chiesa nel mondo contemporaneo» (Ecclesia in mundo huius 
temporis). A fare la differenza è qui una parola piccolissima ma decisiva: “in”. La proposizione 
“in” nella Bibbia assume non di rado un’eccezionale densità semantica: ne è la riprova, ancora 
una volta, il Vangelo di Giovanni, quando afferma che il Figlio è “nel” Padre e il Padre “nel” 
Figlio (cfr. 14,11), ovvero che i discepoli devono rimanere “in” Cristo e Cristo “in” loro (cfr. 15,4), 
o anche Paolo quando dice di sé: «Non vivo più io, ma Cristo vive in me» (Gal 2,20). A partire 
da questi testi, come è noto, la tradizione teologica ha elaborato il profondo concetto di in-
abitazione o in-esistenza.  

Che cosa questo “in” esattamente voglia dire nella costituzione pastorale del Concilio, lo 
chiariscono immediatamente le parole del proemio: «Le gioie e le speranze, le tristezze e le 
angosce degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che soffrono, sono pure le 
gioie e le speranze, le tristezze e le angosce dei discepoli di Cristo, e nulla Vi è di genuinamente 
umano che non trovi eco nel loro cuore» (n. 1). Le conosciamo già, queste parole, soprattutto 
noi preti, ma le abbiamo mai veramente “comprese”? Ci hanno mai scosso in profondità? Ci 
hanno disposto ad assumere l’unica postura degna della Chiesa di Dio, il quale – dice sempre il 
Vangelo di Giovanni, a dimostrazione che l’accezione deteriore del termine kósmos non è 
l’unica che l’Evangelista conosce – «Dio ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, 
perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna» (3,16), e questo perché 
– prosegue Gesù in questo dialogo notturno con Nicodemo – «Dio non ha mandato il Figlio nel 
mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui». Come 
potrebbe la Chiesa combattere, o anche solo ignorare, questo mondo per il quale il Padre ha 
donato ciò che, fin dall’eternità, possiede di più prezioso, il proprio Figlio? Come la Chiesa po-
trebbe disperare, o anche solo disinteressarsi, della salvezza di questo mondo che Dio non vuole 
condannare nonostante le sue perversità, un mondo che al contrario vuole redimere a tutti i 
costi, addirittura al costo della croce del Figlio? 

 
6. La lezione ancora attuale di Gaudium et spes 
Scorrendo solo la prima parte di Gaudium et spes, che è un documento non solo molto lungo 

ma anche molto eterogeneo dal punto di vista contenutistico, possiamo specificare meglio que-
sta nuova postura indicata dal Concilio (o, come dicevamo pure, questo nuovo sguardo) in tre 
aspetti. 

Chiesa nel mondo significa, anzitutto, Chiesa solidale con il mondo. Tutti ricordiamo don 
Lorenzo Milani e il suo I care, «mi interessa», «me ne importa», «mi sta a cuore», che campeg-
giava sulla parete della scuola di Barbiana facendo il verso al celebre motto fascista «Me ne 
frego». Gaudium et spes 1 esprime, in fondo, la stessa idea quando afferma: «La comunità [dei 
discepoli di Cristo] è composta di uomini i quali, riuniti insieme nel Cristo, sono guidati dallo 
Spirito Santo nel loro pellegrinaggio verso il regno del Padre, e hanno ricevuto un messaggio di 
salvezza da proporre a tutti. Perciò la comunità dei cristiani si sente realmente e intimamente 
solidale con il genere umano e con la sua storia». La sfida è per noi quella di adattare queste 

 
6 Omelia nella veglia per la pace organizzata dai giovani di A.C. (Milano, 29 gennaio 1991), https://www.chie-

sadimilano.it/cms/documenti-del-vescovo/c-m-martini/cm-interventi/un-grido-di-intercessione-15343.html.  

https://www.chiesadimilano.it/cms/documenti-del-vescovo/c-m-martini/cm-interventi/un-grido-di-intercessione-15343.html
https://www.chiesadimilano.it/cms/documenti-del-vescovo/c-m-martini/cm-interventi/un-grido-di-intercessione-15343.html


6 

 

parole alla realtà concreta in cui viviamo, per non ridurle a formule tanto altisonanti quanto 
astratte: cosa significherà per una Chiesa locale, per una parrocchia di città piuttosto che di 
campagna, per un movimento o un’associazione ecclesiale, farsi «realmente e intimamente» 
solidale con il mondo in cui si trova a vivere? Significherà, ad esempio, che laddove il problema 
della comunità umana che abita in questo fazzoletto di terra è la disoccupazione o il lavoro nero 
o quello sottopagato, la comunità cristiana spingerà l’acceleratore della pastorale del lavoro; che 
laddove il problema è invece l’inquinamento del suolo e delle acque, la Chiesa sarà in prima 
linea per difendere la creazione di Dio e con esso la salute umana; che laddove il problema è 
infine la mancanza di prospettive nei giovani, quella comunità investirà le sue energie per of-
frire alle nuove generazioni un supplemento di speranza. 

Chiesa nel mondo significa, poi, Chiesa attenta ai «segni dei tempi». Gaudium et spes 4, ri-
prendendo l’enciclica Pacem in terris di san Giovanni XXIII, pubblicata nel 1963, introduce nel 
magistero conciliare questa nuova categoria teologica, illustrandola così: «È dovere perma-
nente della Chiesa scrutare i segni dei tempi e interpretarli alla luce del Vangelo, così che, in 
modo adatto a ciascuna generazione, essa possa rispondere ai perenni interrogativi degli uo-
mini sul senso della vita presente e futura e sulle loro relazioni reciproche». Mentre il n. 11 ag-
giunge: «Il popolo di Dio, mosso dalla fede con cui crede di essere condotto dallo Spirito del 
Signore che riempie l’universo, cerca di discernere negli avvenimenti, nelle richieste e nelle 
aspirazioni, cui prende parte insieme con gli altri uomini del nostro tempo, quali siano i veri 
segni della presenza o del disegno di Dio». Potremmo definire i signa temporum quei passaggi 
di Dio nella storia umana misteriosamente gravidi di significato salvifico. Ogni epoca ha i suoi 
segni dei tempi: noi cristiani, come dicevamo prima, siamo molto bravi a puntare il dito contro 
il negativo del mondo in cui viviamo, negativo che certo non manca e che va denunciato senza 
esitazioni; non altrettanto bravi a riconoscere – il verbo conciliare, caro anche a papa Francesco, 
è piuttosto discernere – il positivo che affiora in questo stesso mondo, semplicemente perché 
Dio non lo ha abbandonato e continua a effondere in esso il proprio Spirito.  

Quali sono i segni dei tempi del nostro tempo, magari intrecciati a elementi meno buoni e 
per questo bisognosi di purificazione, come sempre Gaudium et spes 11 si premura di precisare? 
Ancor più chiaramente del Concilio, era già stato papa Giovanni a enumerare alcuni dei segni 
dei tempi di quest’epoca, dimostrando in ciò uno sguardo lungimirante perché – come consta-
tiamo a sessant’anni di distanza – quei segni sarebbero ulteriormente maturati nei decenni a 
venire: l’ascesa socio-economica della classi operaie, anche grazie al riconoscimento dei diritti 
dei lavoratori; l’ingresso della donna nella vita pubblica, e più in generale l’anelito a una più 
effettiva parità tra uomini e donne; la nascita delle confederazioni internazionali degli Stati 
quale garanzia per la pace internazionale; l’uguaglianza tra gli uomini fondata sulla loro co-
mune dignità e la conseguente lotta alle discriminazioni razziali; la maggiore sensibilità dei 
nostri contemporanei (pensiamo qui soprattutto ai giovani) a valori come la verità, la giustizia, 
l’amore, la libertà (cfr. Pacem in terris 21-25). Cosa vuol dire, per le nostre comunità, sapere 
discernere i segni dei tempi, cioè imparare a guardarsi intorno e a riconoscere i germogli di 
bene del nostro tempo, sforzandoci di valorizzarli nella nostra progettazione pastorale? La sete 
di verità e la disponibilità al servizio dei poveri di tanti giovani, gli interrogativi profondi che 
animano il cuore di tante giovani coppie dopo il matrimonio, l’emergenza di nuove forme di 
spiritualità, la diffusione del volontariato, la maturazione di stili di vita ecologicamente soste-
nibili, la sensibilità per la cultura e l’arte, l’indignazione contro la guerra e l’ingiustizia: non 
sono queste realtà altrettante “fessure” nelle quali la comunità cristiana può inserirsi, consape-
vole che tali istanze sono già tutte in un modo o nell’altro fondate nel Vangelo? 

Chiesa nel mondo significa, infine, Chiesa che sa imparare dal mondo. Proseguendo in un 
certo senso il discorso della Pacem in terris, il Concilio riconosce che molti dei valori cui gli 



7 

 

uomini del nostro tempo sono sensibili hanno consentito alla Chiesa stessa di scoprirne l’im-
portanza per la sua propria identità e missione. La Chiesa, dunque, non è solo e sempre nell’at-
teggiamento di chi dà qualcosa al mondo, correndo il rischio di un compiaciuto paternalismo, 
ma si trova talvolta anche nell’atteggiamento di chi riceve qualcosa dal mondo, perché lo Spirito 
Santo, che non è certo prigioniero entro i confini visibili della Chiesa, può far maturare in anti-
cipo al di fuori di essa, addirittura proprio dove meno ce lo aspetteremmo, dei semi buoni utili 
alla costruzione del Regno. È anche questo, per tornare al discorso che facevamo prima, un 
chiaro segnale di un coraggioso cambiamento di postura, rivelatore di una visione meno trion-
falistica e diremmo più “umile” della Chiesa. Così leggiamo in particolare in Gaudium et spes 
44: «Essa [La Chiesa] sente con gratitudine di ricevere, nella sua comunità non meno che nei 
suoi figli singoli, vari aiuti dagli uomini di qualsiasi grado e condizione. Chiunque promuove la 
comunità umana nell’ordine della famiglia, della cultura, della vita economica e sociale, come 
pure della politica, sia nazionale che internazionale, porta anche non poco aiuto, secondo il 
disegno di Dio, alla comunità della Chiesa, nella misura in cui questa dipende da fattori esterni. 
Anzi, la Chiesa confessa che molto giovamento le è venuto e le può venire perfino dall’opposi-
zione di quanti la avversano o la perseguitano».  

A quest’ultimo proposito, se è vero – come dice san Paolo – che «tutto concorre al bene di 
coloro che amano Dio» (Rm 8,28), non sorprende che proprio ai nostri presunti “avversari” 
dobbiamo molte volte una speciale riconoscenza. I valori “laicissimi” – sbandierati anche con-
tro la Chiesa fin dai tempi della Rivoluzione francese – dell’inviolabile libertà della persona 
umana, della fraternità tra tutti gli esseri umani e della loro radicale uguaglianza contro una 
concezione rigidamente piramidale della società, non hanno forse consentito al cristianesimo 
di scoprire e di riappropriarsi di verità genuinamente evangeliche eppure a lungo dimenticate? 
Basterebbe leggere il capitolo II di Lumen gentium sul Popolo di Dio, con la sua bellissima ri-
presa nel n. 32 – dove si insegna che nella Chiesa vige una fondamentale uguaglianza fra tutti i 
battezzati che precede e giustifica le distinzioni ministeriali, con la naturale conseguenza che 
la Chiesa è per sua natura una comunità di fratelli e di sorelle – per rendersi conto di quanto 
dobbiamo alla tanto vituperata modernità. Allora: che cosa possiamo imparare dal mondo che 
ci circonda? Quale lezione ci viene impartita dai nostri contemporanei? La lezione, ad esempio, 
che non si può esercitare l’autorità come facevamo una volta, cioè in modo “autoritario”, ma 
occorre tener conto della sensibilità dell’altro e battere più sulla strada della persuasione che su 
quella della coercizione; oppure che le nostre decisioni, comprese quelle finanziarie, esigono 
sempre trasparenza e capacità di rendere conto; oppure ancora che oggi, con l’avvento della 
cultura digitale, dobbiamo imparare ad abitare i luoghi virtuali, non per perdere la “realtà” 
(come accade sempre più spesso a giovani e anche a meno giovani) ma per raggiungerla in modo 
nuovo?7 

 
7. Ripensando i nostri gruppi 
Per dare, in conclusione, un po’ più di concretezza al discorso, vorrei proporre una riflessione 

sui nostri gruppi ecclesiali: il gruppo catechisti, il gruppo Caritas, il gruppo famiglie, il gruppo 
giovani, il gruppo della tale associazione o del tale movimento, senza dimenticare quello che, 
in ogni parrocchie, dovrebbe essere il gruppo per eccellenza, il Consiglio pastorale.  

È, infatti, anzitutto in questi gangli vitali dell’attività pastorale che può e deve gradualmente 
prendere corpo quel cambiamento di postura o di sguardo di cui abbiamo parlato. I documenti 
licenziati finora dal Cammino sinodale 2021-24 (insieme a quelli del Sinodo nazionale italiano), 

 
7 Rinviamo, su questi temi, alle riflessioni svolte in A. RICCARDI – A. SPREAFICO – P. BUA, Profezia e città. Il 

contributo della proposta cristiana per la formazione alla cittadinanza attiva, Cittadella, Assisi 2020. 



8 

 

ci offrono in proposito alcuni suggerimenti, che possiamo di nuovo raccogliere in tre punti. 
Trarremo libera ispirazione soprattutto da ciò che, intorno al Consiglio pastorale, afferma l’In-
strumentum laboris per la Seconda Sessione del Sinodo, che appunto in questi giorni è oggetto 
di discussione da parte dei membri dell’Assemblea8. 

1) Rendere sempre meno i nostri gruppi la “cricca” dei fedelissimi, che si occupano rigorosa-
mente di faccende intraecclesiali (processioni, messe, catechesi, feste patronali, ecc.), e sempre 
più un osservatorio del/sul territorio, capace di dialogare con gli agenti sociali che non ci sono 
né antagonisti né estranei, quali scuola, centri culturali, realtà giovanili laiche, associazionismo 
politico e sindacale, enti no profit, ecc. In un tempo di crescente penuria presbiterale – la quale, 
ci domandiamo, è solo un problema da risolvere oppure una chance (un segno dei tempi?) per 
“costringerci” a rivalutare la soggettualità ecclesiale di tutti i battezzati? – è soprattutto ai fedeli 
laici che si chiede la disponibilità a quest’interlocuzione e a questa collaborazione. 

2) Sempre per “fare uscire” i gruppi parrocchiali da sagrestie anguste, potrebbe essere cosa 
buona assumere l’abitudine di coinvolgere nei nostri incontri e nei nostri cammini esponenti 
della società civile del territorio, anche e forse soprattutto non credenti, per imparare a guar-
darci con gli occhi degli altri. Potremmo forse scoprire tantissime cose su di noi che non sape-
vamo; esercitarci a parlare un linguaggio che sappia un po’ meno di “ecclesiastichese” e che 
molti giudicano spesso semplicemente incomprensibile; apprendere da loro – nella logica, 
prima evocata, di Gaudium et spes 44 – strategie magari più efficaci delle nostre per intercettare 
e prendersi cura dei giovani e delle famiglie, che sono ormai i grandi assenti dalle nostre aule 
ecclesiali e questo perché, evidentemente, fatichiamo a incontrare le loro strade. 

3) Trasformare i nostri gruppi in spazi di effettivo discernimento pastorale, e non solo di 
ratifica di decisioni già prese, di programmazione di eventi, per non dire di battibecchi tra noi. 
Il Cammino sinodale ha autorevolmente proposto, a questo riguardo, il metodo di ascendenza 
ignaziana della “conversazione nello Spirito”, che in questi ultimi anni ha conosciuto una 
grande diffusione. È un metodo in cui più che parlare si ascolta, e proprio questo è il primo 
passo del discernimento, al quale siamo purtroppo poco abituati. La conversazione nello Spirito 
prevede infatti che, su un determinato tema, ciascuno – in una clima di preghiera – esprima 
prima il proprio punto di vista (primo giro), segnali poi ciò che lo ha colpito di più nelle parole 
degli altri (secondo giro), perché alla fine tutti i partecipanti arrivino a individuare – magari 
con il coordinamento del presidente – gli aspetti di convergenza, su cui è possibile procedere a 
decisioni concrete, ed eventualmente anche di divergenza, su cui per il momento è meglio so-
prassedere per continuare a discernere (terzo giro).  

Ci domandiamo: sarebbe possibile avviare nelle nostre comunità qualche esperimento nella 
linea di questi suggerimenti (osservare di più ciò che accade fuori, sapere integrare al proprio 
interno voci “altre”, esercitarsi nell’arte di discernere insieme), certamente con l’elasticità ri-
chiesta dai casi concreti? 

 
Pasquale Bua 

 
 

 
8 Cfr. nn. 91-95. 


