
DIOCESI DI FROSINONE - VEROLI - FERENTINO

Bibbia, 
una risposta
alla ricerca
dell'uomo



3

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

In copertina: 
Biblioteca Giovardiana, Corale monasticum, ms. 10, sec. XIV

AMBROGIO SPREAFICO

Bibbia, una risposta 

alla ricerca dell'uomo

Il grande scrittore ebreo del secolo scorso Abraham Joshua Heschel ci 
ha lasciato due bellissimi libri, che esprimono il prezioso apporto della 
tradizione ebraico-cristiana alla riflessione antropologica: Dio alla ricerca 
dell’uomo e L’uomo alla ricerca di Dio. Chi è il centro, ci si potrebbe chie-
dere, a partire da questi due titoli: Dio o l’uomo? Questa domanda ha 
portato nella storia a conclusioni che, di volta in volta, hanno messo al 
centro ora l’uno ora l’altro, fino a contrapporli o a considerare l’uno come 
antagonista dell’altro. Basta leggere alcune pagine di Nietzsche per con-
statare come la stessa esistenza di Dio sarebbe la negazione dell’uomo 
e del suo potere. Dice: “… affinché vi apra tutto il mio cuore, amici: se 
vi fossero degli dei, come potrei sopportare di non essere dio! Dunque, 
non vi sono dei!”. L’ateismo si delineava come la negazione di qualsiasi 
dualità e relazione tra mondo e Dio: l’uno escludeva l’altro. 

Se tuttavia apriamo la Bibbia, possiamo constatare fin dall’inizio che la 
storia è vista come un dialogo tra Dio e l’uomo. Fin da quella domanda 
delle origini, che Dio rivolge all’uomo nel giardino “Dove sei?”, Dio cer-
ca di stabilire una relazione con l’essere umano. Si potrebbe dire che la 
rivelazione biblica è proprio l’espressione di questa relazione, che i testi 
sacri chiamano alleanza, e che nell’alleanza noachica ha fin dall’inizio un 
carattere di universalità (Genesi 9,8-17), cioè riguarda la donna e l’uomo 
in quanto tali. Scrive Jonathan Sacks: “Noè e il suo patto rappresentano 
universalità e giustizia. Abramo e i suoi discendenti rappresentano la 
particolarità e l’amore. Il patto di Noè è il codice universale della Bib-
bia, la struttura fondamentale di un giusto ordine sociale”1. In questo 

1	  Non nel nome di Dio. Confrontarsi con la violenza religiosa, ed. Giuntina, 	
	 Firenze 2017, p. 211.



4 5

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

senso c’è una priorità della ricerca di Dio rispetto a quella dell’uomo, 
ma anche una non opposizione, un non antagonismo. Nella Bibbia noi 
possiamo trovare le sorgenti della spiritualità, cioè di quell’aspetto del-
la vita umana che riconduce oltre se stessi, oltre l’orizzonte del proprio 
mondo, del proprio “io”, della ristrettezza di uno sguardo ripiegato su di 
sé e sui propri bisogni immediati, proprio per l’affermazione della pre-
senza sollecita e benevola di Dio nella storia. Il monoteismo è principio 
di un’universalità che parte dalla particolarità di ogni essere umano. La 
fede biblica nell’unico Dio libera il mondo e l’uomo dagli spazi limitati 
del proprio io sia individuale che collettivo e permette di accettare l’altro 
come parte essenziale del proprio essere nel mondo. Il riferimento a Dio, 
la possibilità di entrare in dialogo con lui – e la Bibbia è questo dialogo 
tra Dio e l’uomo – rompe l’isolamento dell’essere umano e la sua neces-
sità di dover affermare a tutti costi se stesso in contrapposizione all’altro, 
rende possibile l’accettazione della diversità come elemento essenziale e 
costitutivo dell’esistenza. Il monoteismo quindi non è solo principio di 
universalità, ma anche di un vero umanesimo. 

La rivelazione biblica in questo senso è in contrasto palese con la ten-
denza sempre più costante della nostra società ad affermare l’“io” come 
fondamento del nostro essere nel mondo, del ritrovare se stessi in as-
senza dell’altro, come se fossimo essere viventi autonomi, al di fuori da 
qualsiasi contesto umano, sociale, naturale. Accanto alle grandi poten-
zialità di internet e dell’intelligenza artificiale, strumenti nei quali siamo 
tutti immersi e dei quali non bisogna avere paura, si nascondono anche 
dei rischi, in cui possono cadere i più giovani, così come gli adulti. Molto 
dell’esistenza quotidiana corre così il pericolo di chiudersi nel limitato 
spazio individuale, esaltando i rapporti virtuali, ma eludendo quelli re-
ali. Tutto ciò rende il mondo più difficile, le relazioni rarefatte, il dialogo 
un monologo di persone che si costruiscono e affermano le loro “verità” 
senza l’umiltà di comprendere che nessuno di noi possiede tutta la verità 
e che il dialogo è l’unica via alla convivenza e a un mondo pacifico, capa-
ce di ascoltare l’altro per costruire insieme un “noi” che renda possibile 
il convivere. Si creano allora bisogni e felicità virtuali che non potranno 
non manifestare la loro fragilità ed evanescenza a contatto con la realtà 
fattuale e quotidiana, anche perché nessuno di noi è in grado di control-
lare tutto il mondo reale e prevederne gli sviluppi. 

La Parola di Dio è dialogo creatore

Fin dall’inizio della Bibbia la Parola di Dio apre alla vita il creato. “Dio 
disse” ritma per ben dieci volte il cosiddetto racconto della creazione 
(Genesi 1,1-2,4a), che ovviamente non intende essere un trattato scien-
tifico, quanto piuttosto un documento che mostra il senso dell’esistere 
degli esseri viventi. La Parola di Dio “crea”, cioè rende possibile la vita. 
Mediante la Parola lo spirito di Dio mette ordine e armonia nel caos 
dell’universo. E “Dio vide” che tutto era “bene, buono” (tov in ebraico). 
Il male non viene da Dio! Anche gli esseri umani, maschio e femmina, 
sono frutto della Parola creatrice, con la differenza che ambedue sono 
creati a “immagine e somiglianza di Dio”. Già il loro essere due, nella 
loro differenza, indica che non esiste l’uno “per sé” e “da sé”, ma solo 
nella relazione di un “noi”. Ma è ancora la parola ad entrare nella rela-
zione dei due. Si tratta questa volta della parola del serpente. Il serpente 
è stato oggetto di numerose interpretazioni nei secoli. È chiaro, in ogni 
caso, che esso rappresenta l’opposto di Dio, come manifesta il suo bre-
ve dialogo con i protagonisti umani. Infatti, il serpente mette in dubbio 
la verità della Parola di Dio, che la donna aveva riportato fedelmente, 
quando le risponde: “Non morirete affatto! Anzi, Dio sa che il giorno 
in cui voi ne mangerete si apriranno i vostri occhi e sarete come Dio, 
conoscendo il bene e il male” (Genesi 3,4-5). Si insinua, quindi, un’altra 
parola nella relazione tra Dio e l’essere umano, che mette in discussione 
la verità della Parola di Dio. Se pensiamo alla parabola della “zizzania” 
e del seme buono potremmo individuare la parola del serpente come 
una parola ingannatrice, che tende a allontanarci da quella che viene da 
Dio. Essa prolifera nei cuori e nella storia e, nei diversi tempi, prende le 
forme più subdole per attirarci e ingannarci. Quanto spesso cediamo a 
quell’immagine suadente, ma distorta da un mondo virtuale, che ci fa 
provare invidia per foto luccicanti (ma poco autentiche) o che solletica i 
nostri giudizi, le nostre passioni, la nostra voglia di consumare e di sod-
disfare il nostro istinto, la nostra tristezza o ira. Una felicità ingannatrice 
e passeggera, a volte persino violenta, lontana dal “bene”, dal tov che la 
Parola di Dio ci propone, senza imporcelo, e che rende vivibile il mondo 
e bella la nostra vita. 

A questo punto, continuando a seguire il racconto biblico – siamo nel 
capitolo terzo della Genesi – l’uomo e la donna si rendono conto di aver 
tradito la fiducia e l’amore di Dio manifestato nella sua Parola. Il testo 



6 7

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

originale dice: “Udirono la voce del Signore che passeggiava nel giar-
dino alla brezza del giorno e si nascosero”. Ci immaginiamo Dio che 
cerca l’essere umano, accostandosi a lui e continuando a parlare, nella 
speranza che qualcuno lo ascolti. Immaginiamoci il Dio di Gesù Cristo 
che “passeggia” per cercarci in quel “giardino” che aveva messo a nostra 
disposizione, quel creato che noi stiamo distruggendo per indifferenza, 
incuria, affari, prepotenza, violenza. Ci cerca quando ci perdiamo, oppu-
re quando ce ne andiamo tristi e delusi. Il Signore risorto si fece vicino 
anche ai due discepoli di Emmaus, camminando con loro, ascoltando 
e poi parlando per spiegare loro quanto era avvenuto a Gerusalemme. 
Spiega cose avvenute, ma che, spesso, non avevamo capito. È il segreto 
dalla Parola di Dio che ci svela quanto da soli non riusciamo a capire in 
profondità. 

Così “il Signore Dio chiamò l’uomo e disse: Dove sei?”. Il Signore parla 
di nuovo. Ritorna la sua parola, sotto forma di domanda. E più avanti 
incalza: “Che cosa hai fatto?”. La Parola di Dio suona sempre come una 
domanda, in primo luogo per farci uscire dall’idea che è meglio star soli 
o lasciar perdere Dio; la parola ci pone una domanda, quando Dio ci 
sembra troppo lontano o inesistente, per liberarci dall’isolamento che ci 
fa ascoltare solo noi stessi. La sua parola ci pone una domanda perché, 
ascoltandolo, possiamo fermarci, riflettere sulle nostre scelte e sul nostro 
agire, su dove stiamo andando con o senza Lui; senza un’idea del futuro 
non si costruisce nulla, né per sé, né per gli altri. 

La Parola costruisce relazione e unità nella differenza 

La vicenda di Caino e Abele (Genesi 4,1-16) rende molto bene questa 
possibilità di dialogo e di relazione fraterna e il suo rifiuto. Siamo ancora 
all’inizio della Bibbia, davanti a un racconto che pretende riassumere 
innumerevoli tragedie della storia; tragedie che portano gli uomini a 
divedersi fino all’eliminazione dell’altro. La Bibbia non nasconde le dif-
ferenze che contraddistinguono la vita degli individui e delle società. Il 
capitolo decimo della Genesi, che racconta la discendenza di Noè, ci illu-
stra il configurarsi dell’umanità nella differenza di popoli e Paesi, come 
si presentava ovviamente al tempo della redazione di questi testi.  

Caino, l’uomo con un nome e quindi una dignità, si trova di fronte ad 
Abele, il fratello, l’altro da sé. In realtà nel testo ebraico ‘ebel (che noi tra-
duciamo, o meglio traslitteriamo, con Abele) appare come “il fratello”. 
Non ha un nome come Caino. Infatti, il nome ebraico che traduciamo 
con Abele (‘ebel) significa “vanità, nulla”. La sua dignità di essere vivente 
nasce dalla relazione di fraternità. Il testo, quindi, sottolinea in vari modi 
che il rapporto originario tra un essere umano e un altro è un rapporto tra 
fratelli. Così viene rappresentata la storia umana, storia di uomini e don-
ne che sono fratelli e sorelle, nella loro diversità, ma in relazione. É pro-
prio questa realtà profonda che viene messa radicalmente in discussione 
in questo racconto, collocato dalla Bibbia all’origine della stoia umana. 

L’esistenza di un uomo e di un altro introduce una diversità, espressa 
dalla diversità-opposizione delle due attività di Caino e Abele. È una 
differenza insita nello sviluppo stesso della società. È possibile vivere in 
maniera umana quando si è diversi? Pensiamo alle nostre società. Caino 
non ammette che Dio privilegi un debole, come Abele. Così nasce nel suo 
cuore anche la tristezza, tipica di chi si isola. Ma Dio non smette di parla-
re, dialoga con Caino e con i suoi sentimenti contorti. Caino al contrario 
non parla, non dialoga né con Dio né con il fratello. L’assenza di dialogo 
genera un rapporto violento con l’altro, come avvenne anche ai fratelli 
di Giuseppe, che “non riuscivano più a parlare con lui amichevolmente” 
(Genesi 37,4). Il rifiuto dell’altro prende origine dall’incapacità ad entra-
re in dialogo. Per questo l’altro non è più un interlocutore, ma rischia di 
divenire un nemico da eliminare. Davanti a questa realtà di inimicizia e 
di contrapposizione, si potrebbe rileggere tutto il libro della Genesi come 
la fatica, e forse il sogno di Dio, di ricostituire la fraternità, rendendo 
possibile l’incontro e il dialogo tra fratelli. Pensiamo a Giacobbe ed Esaù 
o a Giuseppe e i fratelli. Ecco l’umanesimo biblico: rendere il mondo 
vivibile in una fraternità condivisa e creatrice. 

La violenza infatti genera solo violenza e costruisce una storia nella qua-
le diventa impossibile riconoscere l’altro come un fratello, uno come noi 
nella sua differenza e fragilità, creato nella stessa immagine e somiglian-
za di Dio. In un mondo in cui la diversità diventa spesso motivo di divi-
sione e persino di inimicizia e di guerra, i racconti del libro della Genesi, 
a partire da Caino ed Abele, suonano come un ammonimento e un invito 
a riscoprire la radice profonda e originaria che lega una persona all’altra, 
un gruppo a un altro, un popolo a un altro, un Paese o un continente a 



8 9

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

un altro. L’essere umano ha avuto la vita da Dio per essere con gli altri 
come fratelli e sorelle. La prevaricazione del forte sul debole, dell’uno 
sull’altro, non porta che alla rovina, non solo della storia, ma del creato 
stesso nel suo insieme. Lo stiamo vedendo nelle conseguenze provocate 
dal cambiamento climatico, nella prevaricazione dei potenti sui deboli, 
dai nativi dell’Amazzonia ai poveri o ai minori sfruttati nelle miniere di 
tanti Paesi per accaparrarsi la terra e i beni di altri. Si dovrebbe rileggere 
quel brano biblico (2 Samuele 12), in cui Dio manda il profeta Natan a 
Davide, che aveva fatto uccidere Uria per prendersi la moglie. Il profeta 
parla di un ricco che aveva un gran numero di pecore, ma che voleva 
avere anche l’unica pecora che un povero possedeva pur di non privarsi 
di nessuna delle sue. Sembra paradossale, ma a volte il mondo è così 
ingiusto: si ha il necessario, a volte molto di più, ma si vuole anche quel 
poco che altri hanno. Così si diventa violenti e predatori, dominati dalla 
smania di possesso e dal denaro!

In un mondo che va verso l’annientamento per la continua scelta di chi 
preferisce il proprio “io” al “noi” di un’umanità sofferente, che atten-
de la salvezza e la liberazione da una globalizzazione che non connette 
umanamente e spiritualmente, tu “dove sei” in questo momento della 
storia? Sei in un “noi” di relazioni, di amicizia e quindi di solidarietà, 
o rinchiuso per paura nel tuo “io”, nascondendoti alle domande della 
storia e alla domanda di Dio e della sua Parola? 

Questo modo di vivere non è estraneo neppure alle nostre comunità, che 
abitano nello stesso mondo degli altri e respirano la stessa mentalità e 
cultura di tutti. La solitudine, la chiusura in se stessi o con i propri simili 
- in genere con quelli che condividono sempre il tuo pensiero - provoca 
spesso giudizi, distanze, fino a rendere arida la propria umanità, quando 
non fanno crescere la propria insoddisfazione, per cui il posto in cui ci si 
trova o il ruolo che si ricopre finisce sempre prima o poi per non essere 
ritenuto quello giusto o adatto. Così ci si ritira in se stessi o ci si esibisce 
pur di avere almeno qualcuno che ti considera, attribuendo la colpa del 
proprio malessere agli altri. Ma tutto ciò non sarà mai la risposta alla 
propria ricerca e alla realizzazione di se stessi, tanto meno al nostro esse-
re figli di Dio e fratelli e sorelle tra noi. 

Nella Bibbia l’alleanza è la categoria più esplicita che indica questa ne-
cessità della relazione. Fin dall’inizio Dio vuole stabilire con l’umanità 

una relazione stabile e gratuita, che permetta di vivere secondo lo spirito 
della sua Parola e dei suoi insegnamenti. La “legge” che accompagna 
l’alleanza, non è quindi solo un insieme di norme da osservare, ma un 
insegnamento di Dio che vuole accompagnare la vita quotidiana degli 
esseri umani, perché non si ritorni al caos originario e si possa vivere 
nell’armonia che egli ha voluto. La stessa parola Torah, che traduciamo 
con legge, indica letteralmente “istruzione”, “insegnamento”, molto di 
più di un solo codice etico a cui obbedire. Potremmo dire, utilizzando 
un altro modo attraverso cui la Bibbia indica l’ascolto e la sequela del 
Signore rimanendo in alleanza con lui, la Torah indica la “via” di Dio su 
cui l’essere umano deve camminare.

La Parola di Dio crea e cambia 

1O voi tutti assetati, andate all’acqua, 
voi che non avete denaro, andate, 
comprate e mangiate; andate, comprate 
senza denaro, senza pagare, vino e latte. 
2Perché spendete denaro per ciò che non è pane, 
il vostro guadagno per ciò che non sazia? 
Su, ascoltatemi e mangerete cose buone 
e gusterete cibi succulenti. 
3Porgete l’orecchio e andate da me, 
ascoltate e vivrete. 
Io stabilirò per voi un’alleanza eterna, 
i favori assicurati a Davide…. 
6Cercate il Signore, mentre si fa trovare, 
invocatelo, mentre è vicino. 
7L’empio abbandoni la sua via 
e l’uomo iniquo i suoi pensieri; 
ritorni al Signore che avrà misericordia di lui 
e al nostro Dio che largamente perdona. 
8Perché i miei pensieri non sono i vostri pensieri, 
le vostre vie non sono le mie vie. Oracolo del Signore. 



10 11

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

9Quanto il cielo sovrasta la terra, 
tanto le mie vie sovrastano le vostre vie, 
i miei pensieri sovrastano i vostri pensieri. 
10Come infatti la pioggia e la neve scendono dal cielo 
e non vi ritornano senza avere irrigato la terra, 
senza averla fecondata e fatta germogliare, 
perché dia il seme a chi semina 
e il pane a chi mangia, 
11così sarà della mia parola uscita dalla mia bocca: 
non ritornerà a me senza effetto, 
senza aver operato ciò che desidero 
e senza aver compiuto ciò per cui l’ho mandata.

(Isaia 55,1-11)

Il brano citato conclude la seconda parte del libro di Isaia, quella che 
viene considerata opera di un profeta vissuto durante l’esilio babilone-
se (587-538 prima di Cristo). Una parte della sua missione consiste nel 
suscitare fiducia e speranza in un popolo deluso dalle aspettative poste 
nel suo Dio, che sembrava apparire impotente davanti al potere dei re 
di Babilonia e alle divinità di quella grande città, che avevano causato la 
distruzione di Gerusalemme e la deportazione di una parte importante 
dei suoi abitanti. Nel capitolo 40 le prime parole di quel profeta furono 
infatti di consolazione per questo popolo deluso: “Consolate, consolate 
il mio popolo. Parlate al cuore di Gerusalemme e gridatele che la sua tri-
bolazione è compiuta…” (40,1-2). Sono solo parole di incoraggiamento, 
come quando uno ti dà una pacca sulla spalla senza capire il tuo dolore, 
oppure l’inizio di un cambiamento possibile? È possibile, infatti, che una 
situazione così difficile cambi? C’è speranza per un popolo lontano dalla 
sua terra? Quale futuro può avere? 

Il capitolo 55 di Isaia mostra che la Parola di Dio continua a operare nella 
vita di quel popolo e nella sua storia. Essa è una parola creatrice, che 
può continuare a cambiare la storia rendendo possibile l’impossibile. Si 
parte dall’affermazione di una alterità e di una diversità: la Parola di Dio 
contiene in sé una forza ben diversa dalla nostra. I suoi pensieri e le sue 
vie infatti non sono i nostri pensieri e le nostre vie: “I mei pensieri non 
sono i vostri pensieri e le vostre vie non sono le mie vie. Quanto il cielo 

sovrasta la terra, tanto le mie vie sovrastano le vostre vie, e i mei pensieri 
sovrastano i vostri pensieri”. Ma questa alterità non indica separazione 
né estraneità. Anzi, fin dal principio il Signore parlò all’umanità e al suo 
popolo Israele, e infine anche a noi attraverso il suo Figlio, Parola dive-
nuta uno di noi. In ogni epoca questa Parola divenne quindi possibilità 
di relazione con Dio e tra noi, dialogo di fraternità e di pace. Così il pro-
feta aiuta gli esiliati a capire che non solo il Signore non li ha abbandona-
ti né tanto meno si è mostrato impotente davanti alla forza del nemico, 
ma al contrario la sua Parola si mostrerà efficace, al di là di ogni attesa: 
“Come infatti la pioggia e la neve scendono dal cielo e non vi ritornano 
senza avere irrigato la terra, senza averla fecondata e fatta germogliare, 
perché dia il seme a chi semina e il pane a chi mangia, così sarà della 
mia parola uscita dalla mia bocca: non ritornerà a me senza effetto, sen-
za aver operato ciò che desidero e senza aver compiuto ciò per cui l’ho 
mandata”. La Parola di Dio feconda la storia e i cuori, rende un giardino 
il deserto, sazia la fame e la sete di coloro che la cercano. 

Noi siamo chiamati ad “andare” verso di essa, a cercare in essa il nutri-
mento che sazia la nostra fame e sete di senso, di amore, di speranza, 
come invita il profeta all’inizio del capitolo 55, a non “spendere” inutili 
risorse per volerci saziare di ciò che non sazia. La società ci induce a 
soddisfare il nostro bisogno di senso e di amore con la ricchezza, il pos-
sesso, l’esibizione di noi stessi, cercando facili quanto illusorie soddisfa-
zioni, come la droga, il gioco d’azzardo, lo sballo di un momento, oppure 
qualcosa di cui vantarsi con gli altri, magari ottenuto con la violenza e 
il sopruso. Sei sicuro che sia questo ciò che cerchi? Ti sei mai chiesto se 
hai davvero ottenuto la felicità che cercavi o alla fine sei stato catturato 
da quella illusione e non sei più riuscito a liberartene? Allora il Signore 
ci offre una strada: “Ascoltatemi attentamente e mangerete cose buone e 
gusterete cibi succulenti. Porgete l’orecchio e andate da me, ascoltate e 
vivrete” (v. 2-3). Dio insiste: ascoltate! Basterebbe ascoltare lui e un po’ 
meno noi stessi e si compirebbe il miracolo di trovare risposte vere a ciò 
che il nostro animo cerca nel profondo. Ma noi ascoltiamo la sua Parola 
oltre noi stessi? Quando torniamo la domenica alla Santa Messa, dal ca-
techismo o dagli incontri nelle nostre comunità, ci siamo mai chiesti che 
ne abbiamo fatto della Parola di Dio che abbiamo ricevuto e ascoltato? 
E poi “andare da lui”. C’è una “via” da percorrere insieme, nella quale 
possiamo costruire alternative a quanto cerchiamo da soli. Egli, il Signo-



12 13

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

re, sta davanti e ci guida come il Buon Pastore. Si occupa di noi, conosce 
le nostre fragilità e le nostre attese, e si prende cura di esse, soprattutto 
dei feriti dalla vita, come i poveri, gli anziani, i migranti, i fragili, le fa-
miglie che soffrono in questo tempo difficile, i piccoli e i giovani a volte 
spaesati, tutti coloro che rischiano di rimanere indietro e di non sapere 
dove andare.

La creatività di questa Parola si ritrova in molte pagine del profeta, da 
quando annuncia il ritorno nella terra a quando parla della trasforma-
zione del deserto fino a quei testi, nei quali il Signore parla della fine del 
nemico distruttore e violento, Babilonia, capitale di un grande impero 
fatto di padroni e di sudditi e schiavi. Dio non dimentica il dolore del 
suo popolo. I “canti del Servo sofferente”, che troviamo in Is 42,1-4; 49,1-
6; 50,4-11 e 52,13-53,12, sono canti di un uomo sofferente, ma anche di 
un popolo sofferente, che raccontano a Dio il loro dolore, con la certezza 
che il Signore ascolterà il loro grido. Rileggendo la vicenda terrena del 
Signore Gesù gli evangelisti vedranno nel “servo sofferente” quanto è 
accaduto a Gesù stesso, abbandonato dagli uomini, ma non da Dio, tan-
to da divenire causa di salvezza per tutti, come noi crediamo. Il Signore 
Gesù ha preso su di sé il male del mondo, persino il più crudele ingiusto, 
la morte, perché persino questa trovasse risposta nella sua resurrezione. 

Il mondo è pieno dolore. Le donne e gli uomini soffrono a causa dell’in-
giustizia, della violenza, delle conseguenze delle calamità naturali, della 
povertà e della malattia. Chi accoglierà il loro grido di aiuto? Chi saprà 
vedere la loro sofferenza e quindi fermerà la fretta della sua esistenza per 
pendersene cura? Prenderà il sopravvento l’indifferenza e l’assuefazione 
al male o sapremo condividere la compassione di Gesù che non mandò 
mai via nessuno di coloro che si rivolgevano a lui per essere aiutati e 
guariti? L’attenzione delle nostre comunità per i poveri e si sofferenti è 
un atteggiamento condiviso oppure relegato a dei generosi volontari? 
Quanto crediamo che la cura degli altri apre la porta all’incontro con il 
Signore, che si è identificato nei poveri? Nell’assemblea diocesana del 
2017 in uno dei punti avevamo posto il servizio ai poveri come parte es-
senziale del cammino delle nostre comunità, soprattutto del cammino di 
iniziazione cristiana. Quali delle nostre comunità hanno preso sul serio 
questa decisione? 

La Parola di Dio vive nella storia  

Proprio nel racconto della passione, morte e resurrezione del Signore 
Gesù si manifesta un’umanità vittoriosa nella debolezza e nella mitez-
za. Egli è l’”uomo”, come afferma di lui Pilato presentandolo alla folla. 
Egli è anche “la Parola”, o meglio il logos di Dio divenuto uno di noi. 
È colui che realizza in sé la pienezza dell’umanità. L’apostolo Paolo 
in quel bellissimo inno della lettera ai Filippesi descrive l’uomo Gesù 
come il servo, colui che non si è vergognato di abbassarsi e proprio 
nell’abbassamento ha realizzato pienamente la sua missione, tanto da 
essere glorificato (Lettera ai Filippesi 2,1-11). È la stessa idea che tro-
viamo all’inizio del racconto della lavanda dei piedi in Giovanni 13: la 
gloria di Gesù, la sua esaltazione, comincia nel servizio, nell’abbassarsi 
sui discepoli. Questa umanità nuova si propone come un modello per 
i cristiani. Nell’assoluta gratuità del servizio si manifesta la pienezza 
dell’amore di Dio per il mondo. 

La Chiesa ha cercato in ogni tempo di guardare con lo sguardo di Dio 
la storia, perché la Parola di Dio potesse essere la risposta ai segni dei 
tempi e fosse rimessa nel cuore della vita di fede dei credenti: “La Chiesa 
ha sempre venerato le divine Scritture come ha fatto per il Corpo stesso 
di Cristo, non mancando mai, soprattutto nella sacra liturgia, di nutrirsi 
del pane di vita dalla mensa sia della parola di Dio che del Corpo di 
Cristo, e di porgerlo ai fedeli. Insieme con la sacra Tradizione, ha sempre 
considerato e considera le divine Scritture come la regola suprema della 
propria fede; esse infatti, ispirate come sono da Dio e redatte una volta 
per sempre, comunicano immutabilmente la parola di Dio stesso e fanno 
risuonare nelle parole dei profeti e degli apostoli la voce dello Spirito 
Santo. È necessario dunque che la predicazione ecclesiastica, come la 
stessa religione cristiana, sia nutrita e regolata dalla sacra Scrittura. Nei 
libri sacri, infatti, il Padre che è nei cieli viene con molta amorevolezza 
incontro ai suoi figli ed entra in conversazione con essi; nella parola di 
Dio poi è insita tanta efficacia e potenza, da essere sostegno e vigore del-
la Chiesa, e per i figli della Chiesa la forza della loro fede, il nutrimento 
dell’anima, la sorgente pura e perenne della vita spirituale. Perciò si deve 
riferire per eccellenza alla sacra Scrittura ciò che è stato detto: «viva ed 
efficace è la parola di Dio» (Eb 4,12), «che ha il potere di edificare e dare 
l’eredità con tutti i santificati» (At 20,32; cfr. 1Ts 2,13)” (Dei Verbum, n. 22).



14 15

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

Soprattutto dal Concilio Vaticano II la Chiesa ha cercato di leggerla in 
maniera più attenta al grande cambiamento della cultura dell’età mo-
derna e contemporanea, entrando in dialogo con essa nelle sue diver-
se espressioni. Basterebbe rileggere le quattro grandi Costituzioni del 
Vaticano II (La Sacrosantum Concilium sulla Liturgia, la Lumen Gentium 
sulla Chiesa, la Dei Verbum sulla Parola di Dio, e la Gaudium et Spes sulla 
Chiesa nel mondo contemporaneo), per renderci conto del cambiamento 
epocale dell’insegnamento della Chiesa, che ricentrava la vita e l’inse-
gnamento della Chiesa nella Parola di Dio. Papa Francesco ci ha chiesto 
proprio in questo anno che precede il Giubileo del 2025 di rileggere que-
sti testi. Da allora i Pontefici nel loro magistero sono stati tutti interpreti 
di questo insegnamento, illuminati dallo Spirito Santo, che agisce e ope-
ra nella Chiesa e nel mondo. 

L’Esortazione Apostolica Verbum Domini del 2010, a conclusione del Si-
nodo sulla Parola di Dio, ripropone l’insegnamento del Concilio sulla 
Parola di Dio, che dona la chiave di comprensione vera della realtà: “Chi 
conosce la divina Parola conosce pienamente anche il significato di ogni 
creatura. Se tutte le cose, infatti, «sussistono» in Colui che è «prima di 
tutte le cose» (cfr Col 1,17), allora chi costruisce la propria vita sulla sua 
Parola edifica veramente in modo solido e duraturo. La Parola di Dio ci 
spinge a cambiare il nostro concetto di realismo: realista è chi riconosce 
nel Verbo di Dio il fondamento di tutto (31) Di ciò abbiamo particolar-
mente bisogno nel nostro tempo, in cui molte cose su cui si fa affidamen-
to per costruire la vita, su cui si è tentati di riporre la propria speranza, 
rivelano il loro carattere effimero” (n. 10). La Parola di Dio è il “vero 
realismo”, la comprensione vera della realtà. 

Con parole diverse l’enciclica Deus Caritas est afferma che Dio nel suo 
amore e nel dono della Torà già a Israele indicò la strada del “vero uma-
nesimo” (n. 9), cioè rivelò la vera natura dell’uomo. Questo umanesimo 
si realizza nell’amore, in quella carità che l’uomo è chiamato a vivere. 
E poi più avanti dice: “…l’umanizzazione del mondo non può essere 
promossa rinunciando, per il momento, a comportarsi in modo uma-
no. …Il programma del cristiano …è «un cuore che vede» (n. 31b). Di 
seguito insiste sulla gratuità dell’amore cristiano, che non rinuncia mai 
ad amare, anche quando non è corrisposto. Nella rivelazione biblica si 
delinea così un itinerario spirituale segnato dalla presenza di Dio, che 
insegna alla donna e all’uomo di ogni tempo a comportarsi in modo 

umano, vincendo il male con il bene, affermando sempre e ovunque 
quell’amore che si fa sollecitudine per i poveri e i deboli, apertura alla 
diversità, per contribuire alla costruzione di un umanesimo del dialogo 
e della convivenza. 

Papa Francesco ci ha aiutato a leggere il tempo in cui siamo con le due 
encicliche Laudato si’ e Fratelli tutti, l’una connessa strettamente all’altra. 
Diversi sono i punti di vita con cui sono state esaminate e illustrate le 
due encicliche. Infatti, la ricchezza e la molteplicità dei temi affrontati 
rendono possibili molteplici letture e approfondimenti. All’interno di 
questa relazione vorrei evidenziare come Fratelli tutti sia un necessario 
complemento di Laudato si’. Si potrebbe infatti dire che, mentre la Lauda-
to si’ ci offre una visione del creato nel suo insieme, Fratelli tutti ci parla 
degli esseri umani come una parte importante, anzi determinante, de-
gli abitanti del creato. Quindi, come consideriamo il creato un insieme, 
un’unità, così l’enciclica ci aiuta a considerare anche gli esseri umani nel 
loro insieme, nella loro unità, idea in realtà molto meno facile da com-
prendere e soprattutto da vivere. Le due encicliche sono una visione stra-
ordinaria di come siamo collocati nel creato e della nostra responsabilità 
come esseri umani, per costruire un mondo fraterno all’interno di un 
creato di cui prendersi cura insieme.

Scrive papa Francesco, riproponendo il Buon Samaritano come modello 
della Chiesa, come fece Paolo VI nel suo discorso alle Nazioni Unite: 
“Oggi siamo di fronte alla grande occasione di esprimere il nostro essere 
fratelli, di essere altri buoni samaritani che prendono su di sé il dolore 
dei fallimenti, invece di fomentare odi e risentimenti. Come il viandante 
occasionale della nostra storia, ci vuole solo il desiderio gratuito, puro e 
semplice di essere popolo, di essere costanti e instancabili nell’impegno 
di includere, di integrare, di risollevare chi è caduto; anche se tante vol-
te ci troviamo immersi e condannati a ripetere la logica dei violenti, di 
quanti nutrono ambizioni solo per sé stessi e diffondono la confusione e 
la menzogna. Che altri continuino a pensare alla politica o all’economia 
per i loro giochi di potere. Alimentiamo ciò che è buono e mettiamoci al 
servizio del bene” (Fratelli tutti, n.77).



16 17

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

La Parola di Dio fa immaginare e costruire il futuro 

La Parola di Dio non risponde solo alle domande del presente, ma ci apre 
al futuro, traccia la strada del futuro. È quanto scopriamo leggendo la 
Bibbia. Ogni volta che la storia sembra arrivata a un punto morto, in una 
situazione che indica la fine, Dio interviene e si apre di nuovo la possi-
bilità e la speranza del futuro. Anzi, proprio nei momenti di svolta Dio 
suscita uomini e donne che sappiano guidare la storia verso un nuovo 
inizio. Così avvenne con Noè dopo il diluvio. Lo stesso si potrebbe dire 
di Abramo o di Giuseppe in Egitto. Mosè, l’ebreo egiziano, fu chiamato 
alla missione liberatrice di un popolo schiavo senza futuro. Ester e Rut 
la moabita permisero al loro popolo di continuare la sua esistenza. E che 
dire dei profeti, le cui parole affidate loro dal Signore seppero annuncia-
re e immaginare la strada del futuro in mezzo a ingiustizie, guerre, im-
peri che sembravano portare alla fine l’esistenza di un popolo circondato 
da re potenti ed eserciti invincibili, come quello Assiro o Babilonese, re-
sponsabili della fine del Regno di Israele e di Giuda? 

E infine la risposta più sconvolgente e inaspettata non fu quella del Si-
gnore risorto, a lui, che dopo aver subito una morte violenta, fu ridata 
la vita? I Vangeli ci attestano l’incredulità che dominava nel cuore dei 
discepoli dopo la passione e morte del Signore. Eppure, Dio Padre non 
poteva permettere che la vita terrena del Figlio terminasse con la morte. 
Così avvenne l’impossibile. Riprendendo le Scritture di Israele alla luce 
del Signore risorto l’Apocalisse non farà altro che continuare a immagi-
nare il futuro per delle comunità toccate dalla fatica di vivere la fedeltà 
al Vangelo in un mondo ostile e violento, rappresentato in modo simbo-
lico da Babilonia. Così riprende l’annuncio profetico sulla Gerusalem-
me futura, che diventa la sposa dell’Agnello, quella città in cui tutti ci 
potremo riconoscere figli di Dio e fratelli e sorelle tra noi. Verso di essa 
noi camminiamo in quel noi che fa alzare lo sguardo da se stessi verso 
il Regno di Dio, a cui il Signore ha dato inizio e verso il cui compimento 
ci muoviamo come popolo dell’alleanza nel suo sangue sparso per noi. 

Non è questo il tempo in cui il Signore cerca donne e uomini a cui affida-
re di nuovo la sua Parola perché possa indicare la visione di un mondo 
rinnovato? In un tempo in cui sembrano vincere delusione e pessimi-
smo, solitudine e risentimento, è ancora possibile credere che la Parola 
di Dio accolta nel cuore possa essere seme di speranza e àncora di sal-

vezza nel mare in tempesta del nostro tempo? Non abbiamo bisogno di 
accogliere questa missione che il Signore ci affida pur nella fragilità e 
nella fatica della nostra vita? Non ne hanno bisogno le nostre comunità? 
Non ne hanno bisogno i poveri e gli esclusi? Non ne ha bisogno questa 
terra in cui siamo, che sembra dominata dall’apatia e dalla convinzione 
che il cambiamento dipenda sempre e solo dagli altri, accettando passi-
vamente persino le ingiustizie, la violenza, la pervasività del malaffare, 
della corruzione, dell’affarismo, troppo distratti dal proprio ruolo e dal 
guadagno, ignari a volte di tanta gente che soffre e di altra che se ne va 
stanca di subire incomprensioni e stupida burocrazia? 

Il Signore cerca sempre di incontrare donne e uomini a cui affidare la 
realizzazione del suo sogno di un mondo di fratelli e sorelle, pacificato 
dall’amore. Lo fa soprattutto nei tempi difficili, quando è facile credere 
che tanto non si può far niente. Quando udì il lamento del suo popolo in 
Egitto a causa della schiavitù, ascoltò e poi trovò un uomo, Mosè, a cui 
manifestarsi per condividere con lui la sofferenza di quel popolo, da cui 
Mosè stesso aveva preso origine, che aveva visto la sofferenza di Israele, 
ma poi per paura se n’era andato e viveva una vita tranquilla. Così Dio 
lo cercò e si manifestò a lui sul monte. Vedete che è sempre il Signore che 
ci cerca per primo. Basta farsi trovare senza continuare a scappare e a na-
scondersi. Mosè non disse subito di sì.  Accettò tuttavia di esporre le sue 
difficoltà al Signore, come ci narrano i capitoli 3 e 4 del libro dell’Esodo, 
su cui ci siamo fermati a riflettere altre volte. 

Vediamo le obiezioni di Mosè e le risposte di Dio. Prima Mosè si chiede 
“chi è lui per andare dal faraone per far uscire Israele” (3,11). Poi dubi-
ta che gli israeliti ascoltino qualcuno che non conosce neppure il nome 
del Dio che lo ha mandato (3,13; 4,1).  E che forza potranno avere le sue 
parole davanti al potere del faraone? Infine, si scusa con Dio dicendo di 
non essere “un buon parlatore” (4,10-13). Ma il Signore non si rassegna e 
risponde puntualmente a ogni obiezione di Mosè rivelando il suo nome 
(3,12-22), dandogli una forza che egli da solo non avrebbe avuto (4,1-9), e 
infine gli dà un aiuto, un uomo, il fratello Aronne, capace di comunicare 
al faraone quanto il Signore dirà a Mosè (4,13-17).

La vicenda di Mosè è il modello della profezia, di uomini e donne che 
rispondono alla ricerca di Dio e accettano nell’incertezza e nella parziali-
tà della loro umanità la missione di essere portatori della sua Parola per 



18 19

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

la costruzione di un mondo rinnovato. Così furono i profeti in maniera 
diversa. Pensiamo ad esempio al giovane Samuele (1 Samuele 3) o al 
giovane Geremia (Geremia 1), ma anche alla profetessa Debora (Giudici 
4) o nel Nuovo Testamento non solo agli apostoli, ma anche a quelle 
donne a cui il Signore affidò per prime la missione di annunciare la sua 
resurrezione. Tra loro c’era anche la nostra patrona, Maria Salome. Che 
dire infine dell’Apostolo Paolo, che sulla via di Damasco incontrò la luce 
del risorto che lo chiamò ad essere apostolo del Vangelo tra le genti, e 
che fu aiutato dall’anziano Anania a conoscere colui che aveva incontrato 
improvvisamente mentre stava andando a combattere i suoi discepoli. 

Siamo pronti a lasciarci cercare dal Signore? Siamo pronti con tutti i nos-
tri limiti ad accogliere la missione profetica che il Signore affida a ognu-
no e alle nostre comunità in questo cambiamento d’epoca? Oppure con-
tinueremo ad occuparci solo di quanto ci siamo occupati finora? Questa 
domanda è rivolta a tutti, sacerdoti e diaconi, religiose e religiosi, associ-
azioni e movimenti, confraternite e comitati, donne e uomini di ogni età 
e condizione sociale. Se la Parola di Dio non diventa profezia e visione 
per le donne e gli uomini di questo tempo, senza esclusione e uscendo 
dal chiuso delle nostre comunità, non saremo una risposta di senso e di 
liberazione né per noi stessi né per gli altri, e ciò che facciamo ripetendo 
noi stessi non cambierà il volto poco umano del nostro mondo. Il mondo 
ha bisogno di profeti, che imparano a vivere e a comunicare il Vange-
lo a tutti con larghezza e generosità. E la Parola di Dio può essere luce 
di amore, che riscalda e fa vedere ciò che da soli non si vede, che può 
trasfigurare la vita di una donna e di un uomo, persino del mondo. Ac-
cogliamo con gioia questa chiamata e facciamoci servì umili e generosi 
di questa missione che il Signore ci affida mentre camminiamo verso il 
Giubileo del 2025. Non viviamo il Cammino Sinodale come una questi-
one soltanto interna, di rinnovamento solo delle nostre strutture o degli 
organi di partecipazione, altrimenti falliremo la missione che il Signore 
ci affida in questo cambiamento d’epoca: tornare a vivere nel mondo e 
per il mondo, e non per noi stessi, comunicando a tutti la gioia di una 
Parola che viene da lui, che feconda la terra e cambia la storia. 

Abbazia di Casamari, Assemblea Ecclesiale Diocesana, 7-8 ottobre 2023

Preghiera per la Domenica della Parola 2023

Signore Gesù, sei venuto in mezzo a noi 
come Parola di Dio divenuta carne, 
luce di speranza per il mondo.

Ci affidiamo a Te, principio di una nuova umanità,
irrorata dall’amore di Dio e dalla Parola che rinnova 
trasfigurando la nostra polvere in sorgente di vita.
Siamo fragili, impauriti, incerti. 

La tua Parola ci guidi, ci illumini,
ci indichi la via per costruire un mondo fraterno, 
dove le donne e gli uomini
possano vivere, insieme, in pace.

Donaci un cuore attento
per ascoltare Te e non noi stessi.

Guidaci per i deserti del mondo, 
facci gustare la gioia della tua Parola
che ci rende popolo, comunità,
liberandoci dalla solitudine e dalla prepotenza dell’io. 

Fa’ che il seme della Parola fecondi la terra del nostro cuore,
produca frutti di giustizia, di pace, di bene
e che la gioia del Vangelo rinnovi la faccia della Terra.

Grazie, Signore, per questo dono prezioso. 
Come Maria, ti chiediamo: Avvenga per noi 
secondo la tua Parola, ora e sempre. Amen. 

† Ambrogio Vescovo



21

P
E

R
 A

P
P

R
O

FO
N

D
IR

E

20

LA
 P

A
R

O
LA

 D
E

L 
V

E
S

C
O

V
O

INDICE

Bibbia, una risposta alla ricerca dell'uomo	   
di Ambrogio Spreafico		  3

La Parola di Dio è dialogo creatore	 5

La Parola costruisce relazione e unità nella differenza 	 6

La Parola di Dio crea e cambia 	 9

La Parola di Dio vive nella storia  	 13

La Parola di Dio fa immaginare e costruire il futuro 	 16

Preghiera per la Domenica della Parola 2023	 19

A cura della Curia Vescovile
di Frosinone-Veroli-Ferentino


