DIOCESI DI FROSINONE - VEROLI - FERENTINO

“pPeruna

CHIESA

comunione.
parteclpazmne

e missione”

Assemblea Ecclesiale Diocesana



“Per una

CRIESA
SINODALE:

comunione,
partecipazione
e missione”

DIOCESI DI FROSINONE - VEROLI - FERENTINO



PROF. PASQUALE BUA

Oltre la crisi.
Essere cristiani oggi, in questa Chiesa

Ringrazio il Vescovo di avermi invitato e voi di aver accolto I'invito.
Non ho intenzione di tenere una lezione accademica, ma solo di offrire
qualche spunto di riflessione — forse qualche provocazione — per pensare
il tempo che siamo vivendo, per interrogarci su come essere cristiani e
come essere Chiesa qui e ora: in questo luogo in cui il Signore ci ha posto
ad abitare, un territorio bellissimo ma al tempo stesso attraversato da
tanti problemi, e in questo preciso momento storico, un momento che
per papa Francesco non rappresenta solo un’epoca di cambiamenti ma
un cambiamento d’epoca (Discorso alla Chiesa Italiana, Firenze 2015).

La bassa marea del Covid

La stagione del Covid, con cui abbiamo ormai imparato a convivere,
& stata paragonata a un tempo di bassa marea per la Chiesa italiana. La
bassa marea lascia emergere, da un lato, le straordinarie bellezze dei fon-
dali: pensiamo, facendo speciale riferimento alla prima fase del confina-
mento ma senza escludere le fasi successive, alla riscoperta del valore
della famiglia; alla preghiera pit1 intensa in tante case; al riavvicinamen-
to di molti alla spiritualita; alla fantasia pastorale di numerosi pastori e
laici; alla carita pitt generosa verso “vecchi” e “nuovi” poveri.

Ma la bassa marea, al tempo stesso, porta a galla i detriti, depositandoli
sulle spiagge, come vetri rotti, bottiglie di plastica, rifiuti di ogni sorta: ci
riferiamo qui, fuori di metafora, alle diverse forme di “trauma da confi-
namento” di cui hanno sofferto in particolare i bambini, gli adolescenti
e gli anziani, le cui conseguenze si comprenderanno solo sul lungo ter-
mine; alle complicazioni e qualche volta all'implosione dei rapporti di

OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

W



OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

=~

coppia, soprattutto quando l’equilibrio coniugale era precedentemente
basato sull’incontrarsi il meno possibile durante la giornata; al senso di
abbandono che tanti anziani hanno sperimentato, magari anche con I'in-
tenzione legittima di difenderli dal rischio del contagio; come pure, in
ambito pil1 specificamente ecclesiale, alla perdita del senso del precetto
domenicale, per cui molti fedeli non sono pitl tornati a messa dopo il
confinamento, preferendo nella migliore delle ipotesi guardare la messa
in tv dal divano di casa; alla debolezza dei percorsi di evangelizzazione
e catechesi, di cui ben pochi hanno avvertito la mancanza, anche tra gli
stessi preti, preoccupati di moltiplicare messe e rosari online, senza ad
esempio interrogarsi sul conforto e la speranza che la lettura della Bibbia
puo offrire in un momento di diffuso smarrimento; e, in modo partico-
larmente allarmante, al disorientamento interiore di molti che pure si
sono sempre ritenuti credenti.

Insomma il Covid, da oltre un anno a questa parte, ci ha profondamen-
te destabilizzati, non solo come societa ma anche come Chiesa, portando
con sé uno strascico variegato di problemi (psicologici, sociali, politici,
economici, ecc.). Eppure, se riflettiamo pitt attentamente e riusciamo a
non farci ingannare dalla sindrome della memoria corta, dobbiamo am-
mettere che la sensazione di trovarci in affanno precede di gran lunga il
febbraio-marzo 2020, quando il virus venuto della Cina ha fatto la sua
comparsa minacciosa in Italia.

Lo storico del cristianesimo contemporaneo Andrea Riccardi, in una
sua recente pubblicazione dal titolo evocativo: La Chiesa brucia, ha ele-
vato I'incendio della cattedrale di Notre-Dame a Parigi, nell’aprile 2019,
a simbolo potente, e nefasto, della situazione attuale del cristianesimo
europeo.

L'evento [dell'incendio di Notre-Dame] ha assunto anche I’aspetto
simbolico della scomparsa o del rischio di scomparsa non di una
chiesa, ma della Chiesa. Notre-Dame brucia e il cristianesimo si
spegne: € 'immagine del venir meno della Madre, nel senso della
Chiesa, che ¢ alle radici di tanta storia e cultura d’Europa. La sor-
te di Notre-Dame quasi materializza bruscamente quello che sta
accadendo al cattolicesimo in Francia, in varie parti d’"Europa, nel
mondo intero (p. 6).

E a partire da queste suggestioni che proporrd di seguito una pars de-
struens, facendola seguire da una pars construens.

Un’agonia che viene da lontano

Da molti assistiamo a fenomeni che, fino a mezzo secolo fa, sarebbero
stati impensabili nella nostra cristianissima Italia, soprattutto qui a due
passi dalla cattolicissima Roma, in un territorio di antiche e solide radici
cristiane, testimoniate da tante luminose figure di santita, dalla presenza
di numerose congregazioni religiose di fondazione locale, di chiese e ab-
bazie bellissime, di antiche devozioni radicate nel sentire pitt profondo
della gente.

In Francia il grido di allarme venne lanciato gia nel 1943 (dunque ben
prima del Concilio Vaticano II e ben prima del Sessantotto, eventi tra
loro assai diversi ai quali si tende talvolta ad attribuire la responsabilita
di tutti i mali), grazie al caso letterario del libro pubblicato da due sacer-
doti, gli abbés Godin e Daniel, provocatoriamente intitolato: La France
pays de mission?, nel quale si denunciava la scristianizzazione delle mas-
se operaie francesi e si lanciava l'idea, allora avveniristica, di considerare
le citta un tempo cristiana come nuova terra di missione.

In Italia i segnali del cambiamento hanno cominciato a manifestarsi
solo un po” pit1 tardi. Nel 1958 fu addirittura Pio XII, rivolgendosi ai par-
roci di Roma, a parlare dell’Urbe, citta sacra per eccellenza, come terra di
missione: alla fine del suo pontificato, dopo aver cercato di contrastare
il tracollo della “citta sacra” con una grandiosa missione cittadina co-
ordinata dal gesuita padre Riccardo Lombardi, il Pontefice riconosceva
dunque che anche I'Urbe andava secolarizzandosi.

E il nostro territorio non fa eccezione in tale quadro, anche a causa del-
la massiccia industrializzazione che nel dopoguerra ne ha mutato il vol-
to tradizionalmente contadino, favorendo il sorgere di nuovi stili di vita,
di nuove mentalita e culture, emancipate dai ritmi dettati dal campanile.
Ne offre testimonianza monsignor Giuseppe Marafini, vescovo di Vero-
li-Frosinone dal 1964 al 1973, anno della sua scomparsa prematura: le
sue lettere pastorali alla diocesi, cosi come vari altri suoi scritti pubblicati
per l'editrice Citta Nuova, testimoniano la preoccupazione del pastore

OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

9}



OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

(@)

per un tessuto cristiano che si va erodendo proprio qui in Ciociaria, mi-
nacciando in particolare i giovani e le famiglie.

E dunque almeno dagli anni Sessanta che anche noi ci troviamo di
fronte a un progressivo calo: 1) della pratica religiosa e piti in generale
della domanda di sacramenti (& crollato ormai da tempo il numero
di matrimoni, ma pitt recentemente comincia ad assottigliarsi anche
quello dei battesimi), 2) della partecipazione alla catechesi dei bam-
bini e dei ragazzi (senza neppure evocare giovani e adulti, spesso
lontanissimi dai nostri circuiti ecclesiali: ci siamo mai chiesti dov’e
finita la fascia di battezzati compresa tra i 12 e i 60 anni?), 3) della
diminuzione delle vocazioni al ministero ordinato e alla vita consa-
crata, maschile e femminile.

Potranno essere utili alcuni dati. Secondo un’indagine IPSOS i prati-
canti domenicali sono passati, tra il 2009 e il 2020, dal 32 al 19%, con
un calo netto di 13 punti percentuali in poco pitt di un decennio. L'im-
pressione & oltretutto che, in Italia centrale, si sia spesso al di sotto della
media nazionale, attestandosi piuttosto tra il 10 e il 15%. Se poi si pensa
che il 29% dei praticanti ha pitt di 65 anni e che quasi il 50% dei giovani
si dichiara non credente, & evidente che il “popolo della domenica” &
destinato ad assottigliarsi ulteriormente nel tempo a venire.

Nel 1870, durante il Concilio Vaticano I, un vescovo denunciava allar-
mato il calo della pratica religiosa al 90%, domandandosi come fare per
recuperare quel 10% di fedeli scomparsi dai banchi delle chiese parroc-
chiali. Oggi, dopo 150 anni, le proporzioni appaiono invertite.

Quanto ai preti, se nel 1990 erano in Italia 38.000, nel 2019 siamo
scesi a 32.000, con un’eta media superiore ai 60 anni. In questo modo,
diventera sempre pit difficile assicurare una presenza sacerdotale in
ogni parrocchia, mettendo in seria difficolta i nostri tradizionali assetti
pastorali, mentre si assottiglia via via il rapporto tra la gente e il prete,
introvabile e oberato di lavoro. Qualcuno ha scritto con amara ironia
che oggi si diffonde a macchia d’olio I'esempio di don Rally, il prete che
per stare dovunque non sta di fatto da nessuna parte, guidando a tutta
velocita da una messa all’altra: cosi i preti si riducono a distributori
automatici di sacramenti, qualche volta approfittandone loro stessi per
evitare di esporsi in un confronto con le persone che non sia mediato

dal formalismo liturgico, e cosi tantissimi neppure conoscono piu il
loro parroco o viceparroco.

E, se i preti sono in affanno, alle suore non va meglio: in cinquant’anni
sono passate da 153.000 a 75.000, con un calo medio di 2.000 unita all’an-
no. Quante case religiose chiudono ogni anno, anche in questo nostro
territorio un tempo culla di vocazioni alla vita consacrata: una presenza
preziosa, che ha accompagnato intere generazioni di cristiani (a scuola,
in parrocchia, all’oratorio) piano piano scompare, senza poter interveni-
re in alcuno modo.

Neppure dai seminari, infine, giungono segnali di rapida ripresa: dal
2015 i seminaristi italiani sono scesi stabilmente sotto il numero di 300.
Nel seminario regionale di Anagni 12 diocesi ne raggranellano un nume-
ro che oscilla fra i 30 e il 35, ospitandoli in un edificio grandioso costru-
ito a fine Ottocento per accoglierne centinaia. Se non ci fossero massicci
apporti dall’estero, o attraverso preti stabilmente incardinati nelle nostre
Chiese locali o attraverso preti studenti che nel fine settimana danno una
mano nelle diocesi intorno a Roma, saremmo implosi da tempo, non ri-
uscendo ad assicurare con le sole forze locali neppure la messa domeni-
cale in ogni comunita parrocchiale.

E mai possibile che la Chiesa, quella in cui siamo cresciuti e che
spesso ha avuto un ruolo determinante nelle grandi scelte della
nostra vita, stia arretrando cosi vistosamente, mentre nelle parrocchie
continuiamo a fare quello che si & sempre fatto (messe, catechismo,
feste e processioni)? Abbiamo mai provato a proiettare la nostra par-
rocchia fra 20, 30 o 50 anni, e domandarci che cosa accadra quando i
nostri figli e i nostri nipoti saranno adulti? Per farci un’idea, possiamo
guardare a paesi un tempo cattolicissimi come 1'Olanda, il Belgio e la
gia citata Francia, dove il processo di secolarizzazione € piti avanti ap-
punto di qualche decennio rispetto a noi: le loro immense e bellissime
chiese non si riempiono ormai neppure a Natale e, di fronte a una pra-
tica religiosa ridotta al lumicino, il problema € ormai come mantenere
edifici ecclesiali diventati troppo grandi e costosi.

Qualche volta si invoca, per trincerarsi dietro un’apparente sicurezza,
la nota pagina matteana del primato di Pietro, laddove Gesu assicura
al capo degli apostoli: «Le porte degli inferi non prevarranno contro di

OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

~N



OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

co

essa». Sembra cosi che la sopravvivenza della Chiesa nella storia, no-
nostante le minacce esterne e le difficolta interne, sia garantita da una
solenne promessa divina. Nondimeno, senza voler negare che Dio pud
sempre sorprenderci e che la storia pud assumere alle volte pieghe im-
previste, si pud condividere quanto affermava il cardinale Carlo Maria
Martini, contestando questa ingenua convinzione: cioé che la perennita
e assicurata alla Chiesa complessivamente considerata, non alle singole
Chiese, che sono corresponsabili del loro futuro. Ricordiamo in propo-
sito che cosa e avvenuto alle fiorenti Chiese del Nordafrica nel primo
millennio in seguito all'invasione islamica, o cosa sta avvenendo alle an-
tichissime Chiese del Medioriente, a seguito dell’emigrazione massiccia
dei cristiani per ragioni politiche ed economiche.

Fra 100, 200 o 300 anni ci sara ancora la Chiesa di Cristo, ma — ci do-
mandiamo - ci sara ancora “questa” Chiesa? Ci saranno ancora cristiani
in questo nostro fazzoletto di terra? O il baricentro della Chiesa, come di-
chiarano alcune previsioni statistiche, si sara spostato decisamente verso
il Sud del mondo?

Comprendere la crisi come chairds

L'intento di questo intervento non & deprimere, ma piuttosto suonare
la sveglia. Perché non & possibile che, mentre il mondo fuori cambia, noi
continuiamo a fare come si e fatto sempre. In un tempo di sfide formida-
bili, come quello che viviamo, si tratta di invocare 1'“ottavo dono” dello
Spirito Santo: la fantasia o creativita pastorale, con il coraggio quando
necessario di congedarci da un passato, pure bello e glorioso, ma che
purtroppo non tornera.

Il cardinale Emmanuel Suhard, lungimirante arcivescovo di Parigi
negli anni Quaranta del secolo scorso, famoso tra le altre cose per aver
dato avvio all’esperienza dei preti-operai nel tentativo di recuperare
alla Chiesa le masse proletarie, intitolava cosi la sua lettera pastorale del
1947: Essor ou déclin de I’Eglise? Crescita o declino della Chiesa? Se allora
qualcuno si sarebbe ancora arrischiato a scegliere la prima opzione, oggi
i dati ci indurrebbero a gridare “declino”. Ma in realta, come spesso acca-
de, tra le due alternative esiste una terza via, che non per caso da il titolo
al mio intervento: crisi.

La crisi — si potrebbe dire riecheggiando la lezione biblica — non & il
declino, ma l'ora del giudizio. Peraltro, se guardiamo al passato, con-
statiamo con facilita che la crisi € una condizione normale del cristia-
nesimo, perché non c’¢ stata epoca in cui il cristianesimo non sia sta-
to attraversato da crisi (alcune forse ben piu gravi di quella attuale),
compresa la presunta epoca d’oro del primo millennio. Se tendiamo
a idealizzare quei secoli, & perché essi ci sono piit lontani e meno noti,
ma se leggiamo con attenzione le testimonianze patristiche ci rendiamo
conto che anche quella era un’epoca di crisi violente, in cui la nave del-
la Chiesa — sono le parole del grande Basilio di Cesarea nel cuore del IV
secolo, dopo il Concilio di Nicea — & parsa talvolta quasi affondare tra i
marosi delle contese.

Di crisi parla anche Gesty, in una pagina evangelica pitt volte tirata
in ballo nella stagione del Covid: «Quando vedete una nuvola salire
da ponente, subito dite: Viene la pioggia, e cosi accade. E quando
soffia lo scirocco, dite: Ci sara caldo, e cosi accade. Ipocriti! Sapete
valutare "aspetto della terra e del cielo, come mai questo tempo non
sapete valutarlo? E perché non giudicate da voi stessi cio che e giu-
sto?”» (Lc 12, 54-57). Nell’'ultima domanda, il verbo “giudicare” tra-
duce appunto il greco krivein, da cui deriva la parola krisis. In greco
krisis non assume necessariamente un’accezione funesta, ma appunto
richiama l'idea di separare e giudicare. Il termine finisce per posse-
dere una sfumatura addirittura positiva, nel senso che la crisi pud
diventare occasione di riflessione, di valutazione, di discernimento,
trasformandosi nel presupposto necessario per un miglioramento,
una rinascita, un nuovo inizio.

Potremmo cosi accostare la parola krisis a un’altra parola neotesta-
mentaria: chairds, termine che indica 1'occasione, I’opportunita, una
stagione propizia che interrompe il ciclo sempre identico dei giorni
e degli anni (il krénos) e che ci chiede di assumere un atteggiamento
nuovo. Ammettere che siamo in crisi non significa dunque dire che
stiamo annegando, ma riconoscere che il mondo attorno a noi sta
cambiando e che dobbiamo sforzarci di comprenderlo meglio. Come
diceva Paolo VI in chiusura del Concilio, il nostro grande impegno
deve essere quello di conoscere di pitt 'uomo contemporaneo per po-
terlo amare di piti. Se la crisi ci consente questo, essa pud non chiude-
re ma aprire al futuro.

OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

O



OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

—
(=)

Scrutare I’orizzonte e preparare il domani

Se Benedetto XVI ¢ stato il migliore interprete del mondo moderno,
quello che in nome del progresso e della liberta ha accompagnato Dio
alla porta, papa Francesco € in un certo senso il migliore interprete del
mondo post-moderno, quello che invece si riscopre affamato di Dio an-
che se non riconosce piit nel Dio delle vecchie Chiese, compresa la Chie-
sa Cattolica.

Per papa Bergoglio, che ha dedicato all’evangelizzazione del mondo
contemporaneo il documento programmatico del suo pontificato, Evan-
gelii gaudium, non si tratta di dover ri-portare Dio dentro un mondo dove
egli non abita piti, ma piuttosto di scoprire le nuove forme della sua pre-
senza nelle pieghe della nostra realta quotidiana. La soluzione alle sfide
odierne egli I’affida a uno dei passaggi pit celebri di Evangelii gaudium,
quello in cui confida il suo “sogno”:

Sogno una scelta missionaria capace di trasformare ogni cosa, per-
ché le consuetudini, gli stili, gli orari, il linguaggio e ogni struttura
ecclesiale diventino un canale adeguato per l'evangelizzazione
del mondo attuale, pitt che per l'autopreservazione. La riforma
delle strutture, che esige la conversione pastorale, si pud intende-
re solo in questo senso: fare in modo che esse diventino tutte pitt
missionarie, che la pastorale ordinaria in tutte le sue istanze sia
pilt espansiva e aperta, che ponga gli agenti pastorali in costante
atteggiamento di “uscita” e favorisca cosi la risposta positiva di
tutti coloro ai quali Gestt offre la sua amicizia (n. 27).

Si tratta, per Francesco, di operare alcune trasformazioni, che riguarda-
no anzitutto la parrocchia, nella misura in cui vuole ritornare a essere un
polo di evangelizzazione e di missione, e non solo un apparato di auto-
conservazione. E il Papa stesso a suggerire che cosa bisogna trasformare:

1) le consuetudini (passando per esempio da una pastorale condotta
dentro ambienti parrocchiali angusti e difficilmente raggiungibili a
una “diffusa”, cioé decentrata nei luoghi di vita della gente di cit-
ta, dalla piazza al condominio all’appartamento, quasi rieditando
I’antico modello della domus Ecclesiae);

2) gli stili (prendendo congedo, anzitutto nella catechesi, da un mo-
dello scolastico e paternalista, a vantaggio di forme piti empatiche
e interattive);

3) gli orari (evitando forse che la chiesa, almeno in citta, chiuda pro-
prio quando la gente ha maggiore disponibilita di tempo, come
nella pausa pranzo degli uffici e dei negozi, la sera dopo cena o
anche la notte, quando diventa finalmente possibile intercettare il
“popolo” dei giovani);

4) i linguaggi (ad esempio privilegiando un linguaggio simbolico ed
esperienziale a uno concettuale e astratto);

5) le strutture (soppiantando, nella nostra pastorale parrocchiale, la
logica dei compartimenti stagni con quella delle alleanze funziona-
li, la logica dei gruppi rigidamente strutturati con quella di un’ap-
partenenza pit flessibile, la logica dell’attesa con quella della pro-
posta, senza dimenticare le possibilita offerte dai nuovi mezzi di
comunicazione sociale, di cui il Covid ci ha aiutato a comprendere
il valore, un areopago virtuale non necessariamente alternativo ma
possibilmente propedeutico all’'incontro personale).

Per fare tutto cid, la parrocchia ha bisogno di collegarsi, con umilta
e audacia, con quelle agenzie che possono consentirle di raggiungere i
nuovi ambienti ad essa altrimenti preclusi: i movimenti ecclesiali, spes-
so capillarmente radicati sul territorio e dotati di stili di evangelizza-
zione efficaci; i centri sportivi e quelli culturali; le associazioni non con-
fessionali ma sinceramente interessate a promuovere il bene comune.
E anche questo, a ben guardare, il volto di una parrocchia «en salida»,
«in uscita», cosi come auspicato da Evangelii gaudium 24.

Concludo indicando tre “conversioni” auspicabili della nostra pasto-
rale, importanti — mi sembra — per essere credenti oggi in questa Chiesa
(come recita il sottotitolo), cioe per vivere l'esperienza di fede e la testi-
monianza cristiana in questo luogo e in questo tempo, senza nostalgie
del passato o fughe nel futuro.

La prima: benché occorra guardarsi da certi esiti irrazionali ed emoti-
vi del sentire religioso contemporaneo, occorre tener conto che I'uomo
post-moderno vuole ancora credere, ma vuole farlo con il cuore oltre che
con la mente, cuore che & tra I’altro una categoria chiave dell’antropo-
logia biblica. La risposta all’attuale perdita di entusiasmo sta nel parla-

OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

[a—
[a—



OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

—
[\

re al cuore: scegliere cioé modalita di trasmissione della fede pit calde,
pitt empatiche, piti autoimplicative, piit testimoniali, proprio come era-
no quelle in uso nella Chiesa apostolica. Si tratta, per dirla in soldoni,
di prendere congedo dalla lezione di catechismo che ricalca il modello
scolastico e da una predicazione troppo sbilanciata sul dover-fare, per
ritrovare la bellezza di una testimonianza in cui chi parla mette in gioco
se stesso (perché non parla di Gestt come se fosse un personaggio del
passato, ma parla di come lui da senso alla propria vita oggi); di rendere
eloquenti i simboli del cristianesimo (a partire da quelli ricchissimi del-
la liturgia), visto che I'uomo attuale & piu sensibile alla comunicazione
visiva che a quella verbale; di permettere all’altro di aprirsi e di tirare
fuori quello che ha dentro, senza paura di essere giudicato. Ricordiamo
per tutti le parole di Pietro il giorno di pentecoste: «Questo Gestt Dio
I’ha risuscitato e noi tutti ne siamo testimoni [...]. All'udir tutto questo si
sentirono trafiggere il cuore» (Atti degli apostoli 2,32.37).

La seconda: in un territorio caratterizzato da molte tradizioni e devozio-
ni, si tratta di assumere uno sguardo critico su quanto il passato ci conse-
gna. Critico non significa polemico, cioé segnato da un rifiuto ideologico
(come talvolta & avvenuto), ma capace di discernimento su cid che occorre
conservare, cid che occorre superare e cid che occorre innovare. Sarebbe un
errore mettere fine a espressioni della pieta popolare che esercitano ancora
una grande attrattiva sulla gente e riescono a toccare le corde del cuore
pitt di mille discorsi, ma sarebbe al contempo un errore riproporre immu-
tabilmente le devozioni del passato senza approfittarne per scuotere una
fede assopita, cioe senza “evangelizzarle”, purificandole eventualmente
da elementi spuri per farne occasione di testimonianza cristiana.

La terza: in un frangente in cui le forze clericali arretrano in modo
inesorabile per la crescente penuria vocazionale, si rende pilt urgente
la corresponsabilizzazione del laicato. Conosciamo il monito severo del
Papa contro il clericalismo, cioe la tendenza dei preti a concentrare nelle
loro mani ogni responsabilita ecclesiale e la tendenza dei laici a dere-
sponsabilizzarsi lasciando nelle mani del clero la “patata bollente” della
missione ecclesiale.

La scommessa sul laicato, perd, non pud essere solo la risposta al bi-
sogno del momento, chiedendo ai laici di “supplire” i preti; piuttosto,
l'urgenza attuale offre I'occasione preziosa per riscoprire la soggettualita
ecclesiale del laico, la sua vocazione propria e nativa alla testimonianza

cristiana, fondata sulla grazia del battesimo e della confermazione, che
abilita tutti — tutti! — alla missione ecclesiale. Si tratta di quell’«ora dei lai-
ci» di cui Paolo VI parld per la prima volta negli anni del Concilio, e che
dopo oltre mezzo secolo — sono ancora parole di Francesco —non sembra
essere ancora scoccata, quasi che I'orologio si sia fermato.

Si tratta ancora, per utilizzare altre parole, della sfida della sinodalita,
una delle parole chiave del pontificato di Francesco: una Chiesa pit si-
nodale &, semplicemente, una Chiesa della fraternita e della sororita, in
cui tutti ci sentiamo investiti di diritti e doveri, di doni e responsabilita,
sul modello della Chiesa apostolica, caratterizzata da una ricchezza di
ministeri e carismi che circondano la figura chiave dell’apostolo, non per
scavalcarlo ma per favorire, preparare e prolungare la sua opera di an-
nuncio e di guida.

Occorre essere e fare pilt comunita, rifuggendo l'individualismo, I'an-
tagonismo, la logica della delega: vescovo, preti, diaconi, laici insieme,
uomini e donne, ciascuno nel ruolo che il Signore gli affida. Perché dalla
crisi si pud uscire — possibilmente piti forti di prima — solo insieme. Del
resto anche questa € una delle grandi lezioni del Covid, come papa Fran-
cesco ci ricorda nell’enciclica Fratelli tutti:

Una tragedia globale come la pandemia del Covid-19 ha effetti-
vamente suscitato per un certo tempo la consapevolezza di essere
una comunita mondiale che naviga sulla stessa barca, dove il male
di uno va a danno di tutti. Ci siamo ricordati che nessuno si salva
da solo, che ci si pud salvare unicamente insieme. Per questo ho
detto che “la tempesta smaschera la nostra vulnerabilita e lascia
scoperte quelle false e superflue sicurezze con cui abbiamo costru-
ito le nostre agende, i nostri progetti, le nostre abitudini e priori-ta.
[...] Con la tempesta, € caduto il trucco di quegli stereotipi con cui
mascheravamo i nostri “ego” sempre preoccupati della propria
immagine; ed & rimasta scoperta, ancora una volta, quella (bene-
detta) appartenenza comune alla quale non possiamo sottrarci:
I'appartenenza come fratelli”» (n. 32).

E ancora: «Voglia il Cielo che alla fine [della pandemia] non ci siano
pitt “gli altri”, ma solo un “noi”» (n. 35).

OLTRE LA CRISI. ESSERE CRISTIANI OGGI, IN QUESTA CHIESA

—
(8]



MONS. AMBROGIO SPREAFICO

Essere profeti
in un “cambiamento d’epoca”

La luce di Dio nei tempi difficili

Siamo in un tempo difficile, di dolore e di morte, non solo per il Co-
vid-19. Il cambiamento d’epoca in cui ci troviamo va percid capito e ac-
colto come una domanda alla nostra vita personale e a quella delle nostre
comunita. Credo non basti sperare che “tutto torni come prima”, come
ancora alcuni sostengono, non solo perché il mondo di prima non era
certo il migliore dei mondi, ma anche perché la storia si costruisce con
passione e intelligenza per contribuire insieme al suo cambiamento. La
pandemia ci ha resi pitt fragili, pitt soli, a volte pitt egocentrici, pieni di
paure e di domande, incerti e disorientati, senza riuscire sempre a tro-
vare risposte chiare e condivise. E cresciuta la poverta, come 'abisso tra
poveri e ricchi. Basta pensare alla misera quantita di vaccini destinati ai
paesi pitl poveri. A venti anni dell’11 settembre 2001, in cui abbiamo assi-
stito alla violenza del terrorismo che per la prima volta colpiva in modo
cosi brutale 1'occidente, dobbiamo costatare come non solo il terrorismo
non ¢ stato sconfitto, ma neppure la guerra, la violenza, la barbarie pre-
datoria contro gli altri e contro il creato. La situazione dell’ Afghanistan
ci ha mostrato con chiarezza le conseguenze negative della guerra. “Ba-
sta”, disse Gesu quel discepolo armato che voleva difenderlo prima di
essere arrestato. Basta alla violenza, basta alle armi!

Dinnanzi a tutto questo nascono molte domande: “Che cosa posso fare
i0?”, “Di che cosa abbiamo bisogno nei tempi difficili”? Ognuno potrebbe
trovare le sue risposte, ma vorrei ci aiutassimo insieme a cercarle percor-
rendo la Bibbia e le vicende di quegli uomini e donne che si sono lasciato
trovare dal Signore. Rileggendo infatti la storia biblica, si puo facilmente
costatare che nei tempi difficili Dio si fece pii1 vicino all’'umanita, susci-

ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

—
ul



ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

—
(©)

tando donne e uomini a cui avrebbe affidato la missione di guidare la
storia del suo popolo. Lo vediamo gia con Abramo e poi con Mose, per
poi ritrovarla in molti altri uomini e donne che hanno preso sul serio la
presenza del Signore nella loro vita e si sono messi al servizio della sua
parola per rendere possibile la costruzione di un mondo dove si potesse
ritessere quell’unita della famiglia umana, che Dio aveva sempre voluto,
come papa Francesco ci ha aiutato a comprendere nell’enciclica Fratelli
tutti. Tra queste donne e uomini ci furono alcuni che ricevettero da Dio
la missione pitt chiara di essere portatori di questa parola di speranza: i
profeti. Essi dovevano essere luce davanti agli idoli, all'ingiustizia e alla
violenza del mondo, rinnovando l’alleanza, il patto di amore tra Dio e il
suo popolo, alleanza che noi cristiani celebriamo e rinnoviamo in Gestt
Cristo, morto e risorto per noi.

1l profeta, uomo della Parola

Se tutta la Sacra Scrittura e parola di Dio, la vita stessa del profeta si
presenta in modo distintivo come determinata da quella parola. Se vo-
lessimo definire il profeta come uomo di fede, dovremmo dire che egli
€ innanzitutto un uomo della parola. Credere, essere in relazione con
Dio e manifestare questa relazione & per lui ascoltare e parlare. Questa
dimensione del profeta emerge in continuazione nel modo in cui sono
riportate le sue parole, e in particolare in un alcune frasi spesso ripetute

Zai

all'inizio delle parole dei profeti, come: “Cosi dice il Signore”, “ oracolo
del Signore”, “parola che il Signore rivolse a...”, “ascoltate la parola del
Signore”. Il profeta appare come il messaggero di Dio, e quindi il suo
compito costitutivo riguarda la parola, consiste nell’ascoltare e allo stes-
so tempo comunicare la parola. La sua stessa vita, potremmo dire, quasi

si identifica con la parola di Dio di cui &€ messaggero.

L’ascolto e il dialogo

Ci accingiamo a iniziare il “cammino sinodale”, con tutta la Chiesa che
¢ in Italia, unendoci alla Chiesa universale che si prepara al Sinodo che si
concludera nel 2023 e in cui sara coinvolta tutta la Chiesa. Questa assem-
blea, gia da noi programmata, vorrebbe essere un momento di prepara-

zione al processo sinodale. “Ascoltare” Dio che parla & il primo passo
da compiere insieme. Se non diventiamo donne e uomini che ascoltano
la parola che Dio ci offre quando siamo riuniti con le nostre comunita o
quando la leggiamo e meditiamo da soli, sapremo ascoltare gli altri, co-
municare con le parole e la vita la luce e la saggezza che la parola di Dio
fa crescere in noi? Per questo negli ultimi anni abbiamo scelto di crescere
nella conoscenza della Bibbia attraverso il Percorso Biblico e la Scuola
di Teologia, proprio per essere capaci di capire la storia e il tempo che
attraversiamo.

“Il Signore ruggira da Sion, da Gerusalemme fara udire la sua voce”
(Amos 1,2); “I1 Signore ruggisce, chi non tremera? Il Signore Dio ha par-
lato, chi non profetizzera?”, afferma Amos all'inizio della sua profezia
(Amos 3,8). Il Signore parla con forza, come i ruggito del leone, e cid che
dice viene proclamato dal profeta. L'incontro tra profeta e Dio inizia con
I'ascolto e diventa dialogo. La Parola di Dio diventa parola del profeta
e mette in movimento nella vita del profeta un modo di concepirsi e di
concepire la relazione con Dio sulla base di un dialogo, che diventa forza
che si comunica, coinvolge, interroga, illumina. Il profeta Amos & consa-
pevole di questa missione e la sente come una domanda che richiede una
risposta. Cosi la parola che Dio rivolge al profeta va intesa come qualco-
sa che entra a far parte della sua vita, dei suoi pensieri e sentimenti, del
suo agire.

Dice il profeta Geremia: “Mi dicevo: non pensero pitlt a lui, non parlerd
pitt nel suo nome. Ma nel mio cuore c’era come un fuoco ardente, trat-
tenuto nelle mie ossa; mi sforzavo di contenerlo, ma non potevo” (Ger
20,9). La parola si radica nella vita del profeta e diventa forza interiore.
Troviamo qualcosa di simile nel racconto della vocazione di Ezechiele al
capitolo terzo. Il rotolo, che il profeta deve mangiare, riempie e nutre il
suo corpo: “Mangia cid che ti sta davanti, mangia questo rotolo, poi va e
parla alla casa di Israele. Io aprii la bocca ed egli mi fece mangiare quel
rotolo, dicendomi: Figlio dell'uomo, nutri il tuo ventre e riempi le tue
viscere con questo rotolo che ti porgo. Io lo mangiai e fu per la mia bocca
dolce come il miele.” (Ez 3,1-3). Cosi ancora Geremia 15,16: “Quando le
tue parole mi vennero incontro, le divorai con avidita”. L'interiorizzazio-
ne della parola di Dio & un fatto molto concreto: &€ mangiare, nutrirsi. La
parola di Dio ¢ cibo della vita del profeta. L'uomo e la donna profeti sono

ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

—
N



ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

—
oo

coloro che fanno diventare la parola di Dio parte della loro umanita. Per-
cid il loro parlare comunica questa parola agli altri. Ci siamo mai chiesti
quanto il nostro parlare porti in se stesso la parola di Dio? Da cid che
andiamo dicendo rimane chiaro come il profeta non sia colui che predice
il futuro (questo sono i falsi profeti o i maghi, di cui si riempie il mondo
in modo ingannevole!), bensi la donna e 'uomo di fede che ti aiutano a
guardare al futuro con lo sguardo di Dio.

Leggiamo nel libro di Isaia: “Allora volo verso di me uno dei serafini,
teneva in mano un carbone acceso, che aveva preso con le molle dall’al-
tare. Egli mi toccd la bocca e disse: Ecco, questo ha toccato le tue labbra,
percid & scomparsa la tua colpa e il tuo peccato & espiato” (Is 6,6-7). In
Geremia Dio “pone sulle labbra (del profeta) le sue parole” (Ger 1,9), C'e
quasi una fisicita della parola di Dio che raggiunge il profeta e lo investe
di una missione che tocca la sua vita, la sua umanita, cosicché il profeta
si pone come un uomo il cui parlare & quello di Dio e identifica cid che il
profeta dice con cid che dice Dio. Le parole poste dal Signore sulla bocca
di Geremia sono il segno di una presenza e l'espressione della realta stes-
sa della vita del profeta, che & nella sua essenza “parola”.

La parola di Dio aiuta a “vedere” e a capire la storia

Il profeta tuttavia non si presenta solo come colui che comunica la pa-
rola di Dio. Egli & rappresentato in diversi testi anche come “colui che
vede”. Questa caratteristica del profeta appare anzitutto all’inizio di al-
cuni libri profetici, laddove si legge non “libro delle parole”, ma “delle
visioni”. Isaia 1,1: “Visione di Isaia, figlio di Amos”.... Abdia 1: “Visione
di Abdia”. Naum 1,1: “Libro della visione di Nahum il cuscita”. In altri
oracoli le parole pronunciate dal profeta sono presentate come “viste”:
“Parola che vide Isaia” (Is 2,1; 13,1); “oracolo che vide il profeta Abacuc”
(Ab 1,1); “Parole di Amos, che fu un pastore di Tecoa, che vide riguardo
a Israele...”; “Parola del Signore, rivolta a Michea di Moreset, al tempo
di Iotam, Achaz, Ezechia, re di Giuda, che vide riguardo a Samaria e Ge-
rusalemme”. (Mic 1,1). La parola ricevuta dal profeta si presenta come
una visione. Essa evidenzia un aspetto fondamentale di questi uomini
investiti dallo “spirito” divino: la parola che essi comunicano diventa vi-
sione, cioe apre alla comprensione della realta, della storia. Il messaggio

che si manifesta nella parola di Dio & una grande visione della storia. Il
profeta “parla e vede”: uomo che dialoga con il suo Dio, egli sa penetrare
nella storia attraverso lo spirito che gli & donato. La Parola di Dio ci fa
capire e vedere in profondita il senso della storia, degli avvenimenti, cio
che non si vede alla superficie, cid che altri non riescono a comprendere
e a spiegare.

Mi chiedo che cosa significhi oggi per noi questa duplice dimensione
della profezia: “ascoltare, parlare e vedere”. Quale conseguenza ha la
parola di Dio che ascoltiamo o leggiamo nella nostra vita, nelle scelte
che facciamo, in quanto diciamo o scriviamo? Le nostre parole, dette o
scritte, sono portatrici della saggezza della parola Dio o sono solo espres-
sione del nostro io, delle nostre convinzioni e abitudini? Quale visione
abbiamo della nostra esistenza e del mondo? E una visione profonda,
frutto della luce della parola di Dio, che fa penetrare gli avvenimenti e
fa riconoscere i segni dei tempi, oppure il nostro sguardo si limita alla
nostra quotidianita o ci lasciamo trascinare da facili interpretazioni e let-
ture superficiali della realta e della storia, che dominano frequentemente
i social e di conseguenza il nostro pensiero? Siamo followers della parola
di Dio o di chiunque scrive sui social, spacciandosi magari per esperto,
con cui condividiamo il nostro like senza pensarci troppo? Il mondo &
complesso. Abitualmente si vede cid che lo sguardo riesce a raggiungere,
a volte poco oltre il nostro quotidiano. Riusciamo ad avere lo sguardo di
Dio e di Gesty, che si allarga all’'umanita, soprattutto a quella sofferente e
malata, di cui ogni credente dovrebbe essere portatore?

Uno sguardo vero alle migrazioni

Avere lo sguardo di Gesty, ricordiamolo, vuol dire anche guardare con
gli occhi di un bambino la cui famiglia, minacciata dalla violenza di Ero-
de, & dovuta fuggire dal proprio Paese verso I'Egitto, terra considera-
ta nemica e inospitale, quando lui era appena nato. Vuol dire rileggere
la parabola dell'uomo attaccato dai briganti (Lc 10, 30-37), in cui Lui si
identifica nel buon Samaritano, cioé in uno straniero che ha compassio-
ne e si impegna per salvare una vita; oppure, ancora, il capitolo 25 del
Vangelo di Matteo in cui il Signore, re e giudice dell’'umanita intera, si
identifica con i migranti: “Ero straniero e mi avete accolto”.

ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

—
\O



ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

[\
S

Il Signore ci chiede, allora, di guardare con la sua stessa compassione
le recenti immagini dell’aeroporto di Kabul in Afghanistan, dove una
folla enorme voleva fuggire per salvarsi e cercare un futuro migliore di
liberta e di pace. Ogni giorno siamo informati sulle migliaia di persone,
soprattutto donne e bambini, che scappano dai loro Paesi. Assumere lo
sguardo di Gesu ci chiede di guardare alla verita dei fatti, e non con gli
occhiali distorti delle ideologie o delle fake news. Le cifre dell’ Alto Com-
missariato delle Nazioni Unite per i rifugiati, contenute nel rapporto del
2020, smentiscono, ancora una volta, molti dei luoghi comuni diffusi sui
rifugiati: «Le ragazze ed i ragazzi sotto i 18 anni rappresentano il 42%
di tutte le persone costrette alla fuga. Sono particolarmente vulnerabili,
specialmente quando le crisi continuano per anni». Le migrazioni sono
un fatto globale, che non prende di mira solo I'Italia, ma ricade su molte
nazioni gia povere o dal destino incerto. Sarebbe certamente auspicabile
una collaborazione ed una solidarieta, ancora troppo debole, tra i vari
paesi del continente europeo. Ma bisogna sapere che la stragrande mag-
gioranza dei rifugiati del mondo — quasi 9 rifugiati su 10 — sono ospitati
da Paesi vicini alle aree di crisi, a basso o medio reddito. I Paesi meno
sviluppati hanno dato asilo al 27% del totale dei profughi. Per il settimo
anno consecutivo, la Turchia ha ospitato il numero pitt alto di rifugiati
a livello mondiale (3,7 milioni), seguita da Colombia (1,7 milioni, com-
presi i venezuelani fuggiti all’estero), Pakistan (1,4 milioni), Uganda (1,4
milioni), a seguire la Germania (1,2 milioni). Molti fuggono da guerre o
situazioni di violenza (nel Nord del Mozambico gruppi islamici radicali
hanno provocato distruzione, saccheggi, morte, con 800 mila sfollati),
poverta, calamita naturali, come terremoti (Haiti), inondazioni, deserti-
ficazione (il saccheggio dell’Amazzonia o delle foreste tropicali ed equa-
toriali dell’ Africa e dell’Asia). La criminalita fa il resto. Basti pensare che
quest’anno solo in Italia sono andati in fumo pitu di 150 mila ettari di
boschi per incendi, quasi sempre dolosi. Dove si ferma il nostro sguardo?
Sa vedere questi drammi umani e sociali o si arresta superficialmente a
cid che tocca direttamente la nostra vita?

Elia - “Il Signore ¢ Dio”

Nella narrazione biblica incontriamo un profeta, Elia, che potremmo
prendere come ispirazione per il nostro impegno profetico di donne e

uomini che si lasciano coinvolgere dalla parola di Dio. Elia vive nella
prima meta del secolo nono come strenuo difensore del Dio di Israele.
E il profeta dell’attesa e il profeta atteso per la fine dei tempi, quando
Dio si manifestera definitivamente. Lo testimonia la tradizione ebraica,
la stessa che ritroviamo nei Vangeli.

Nel racconto biblico Elia partecipa alla storia difficile del suo tempo
come testimone della presenza di Dio che aiuta, rinnova, cambia. Lo si
vede fin dal primo racconto, quando il profeta incrocia la vita di una
povera vedova di Sarepta di Sidone, a cui si rivolge per essere aiutato e
finisce per ridare a lei in sovrabbondanza quanto ha ricevuto, anzi ridan-
dole persino la vita del figlio (1IRe 17). La vita del profeta & una lotta per
la vita e il benessere del suo popolo, a partire dal bisogno di ciascuno.

Ma anche quell’'uomo, cosi preso dal suo Dio, vive momenti difficili, di
angoscia e di paura. In fondo capita anche a noi, donne e uomini di fede.
Il capitolo 19 del Primo libro dei Re cosi lo descrive:

! Acab riferi a Gezabele tutto quello che Elia aveva fatto e che aveva ucci-
so di spada tutti i profeti. ’Gezabele invio un messaggero a Elia per dirgli:
«Gli dei mi facciano questo e anche di peggio, se domani a quest’ora non
avro reso la tua vita come la vita di uno di loro». *Elia, impaurito, si
alzo e se ne ando per salvarsi. Giunse a Bersabea di Giuda. Lascio Ii il
suo servo. *Egli s’inoltro nel deserto una giornata di cammino e ando a
sedersi sotto una ginestra. Desideroso di morire, disse: «Ora basta, Si-
gnore! Prendi la mia vita, perché io non sono migliore dei miei padri». °Si
corico e si addormento sotto la ginestra. Ma ecco che un angelo lo tocco
e gli disse: «Alzati, mangial». °Egli quardo e vide vicino alla sua testa
una focaccia, cotta su pietre roventi, e un orcio d’acqua. Mangio e bev-
ve, quindi di nuovo si corico. “Torno per la seconda volta I'angelo del
Signore, lo tocco e gli disse: «Alzati, mangia, perché ¢ troppo lungo per
te il cammino». Si alzo, mangio e bevve. Con la forza di quel cibo cam-
mino per quaranta giorni e quaranta notti fino al monte di Dio, I’Oreb.
La entro in una caverna per passarvi la notte, quand’ecco gli fu rivolta
la parola del Signore in questi termini: «Che cosa fai qui, Elia?». °Egli
rispose: «Sono pieno di zelo per il Signore, Dio degli eserciti, poiché gli
Israeliti hanno abbandonato la tua alleanza, hanno demolito i tuoi altari,
hanno ucciso di spada i tuoi profeti. Sono rimasto solo ed essi cercano

ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

[\S)
—



ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

N
[\

di togliermi la vita». Gli disse: «Esci e férmati sul monte alla presenza
del Signore». Ed ecco che il Signore passo. Ci fu un vento impetuoso e
gagliardo da spaccare i monti e spezzare le rocce davanti al Signore, ma il
Signore non era nel vento. Dopo il vento, un terremoto, ma il Signore non
era nel terremoto. 2Dopo il terremoto, un fuoco, ma il Signore non era nel
fuoco. Dopo il fuoco, il sussurro di una brezza leggera. *Come 'udi, Elia
si copri il volto con il mantello, usci e si fermo all’ingresso della caverna.
Ed ecco, venne a Ilui una voce che gli diceva: «Che cosa fai
qui, Elia?». MEgQli rispose: «Sono pieno di zelo per il Signo-
re, Dio degli eserciti, poiché gli Israeliti hanno abbandonato la
tua alleanza, hanno demolito i tuoi altari, hanno ucciso di spada
i tuoi profeti. Sono rimasto solo ed essi cercano di togliermi la vita».
o1 Signore gli disse: «Su, ritorna sui tuoi passi verso il deserto di Dama-
sco; giunto la, ungerai Cazael come re su Aram. *Poi ungerai leu, figlio
di Nimsi, come re su Israele e ungerai Eliseo, figlio di Safat, di Abel-Me-
cola, come profeta al tuo posto.

Gezabele, la moglie del re Acab, minaccia il profeta, che fugge. Anche
il profeta ha paura e si vuole mettere in salvo. Il cammino nel deserto ri-
sulta essere un percorso di morte. Anzi, Elia stesso desidera la morte. Ma
Dio ha bisogno di quel profeta e si preoccupa di lui. Allora un angelo, il
messaggero di Dio, per ben due volte si avvicina a lui e gli offre del cibo
perché continui il suo cammino. Cosi il profeta pud camminare verso il
monte di Dio, I'Oreb. La strada verso il Signore e lastricata di difficol-
ta. Lo scoraggiamento, la paura, la stanchezza, quante volte rallentano
anche il nostro cammino! Quante volte in questo tempo abbiamo rinun-
ciato a partecipare all’incontro con il Signore nei momenti comuni con
le nostre comunita, a partire dalla Messa della domenica o al catechismo
e ad altri incontri, anche quando lo potevano fare in sicurezza! Ma il Si-
gnore non si scoraggia, si abbassa fino a noi, manda il suo angelo perché
non ci rassegniamo e non ci fermiamo. Certo, anche noi dovremmo dire
come Elia: “Non siamo migliori dei nostri padri”! A volte ci prende la
paura e diventiamo uomini e donne senza entusiasmo, senza speranza,
incerti e mediocri. Ma proprio 'umilta e la consapevolezza della nostra
pochezza sono sempre una buona e indispensabile premessa per metter-
si nell’atteggiamento giusto quando il Signore ci vuole parlare e per non
rinunciare a camminare verso di lui, ad uscire dalla paura che paralizza
e fa rannicchiare in se stessi.

“Esci dalla paural!”

Il profeta arrivo al monte Oreb e istintivamente cerco protezione, cosi
entrd in una caverna, ma il Signore gli parlo: “Che cosa fai qui Elia?” Elia
mostra lo “zelo” per il Signore, cid che lo aveva portato ad essere suo
testimone appassionato. Percid il Signore gli chiede di “uscire” dal suo
rifugio, dalle sue paure e anche dalla sua rabbia per fermarsi davanti a
lui. “Uscire”: ecco l'invito che il Signore rivolge anche a noi in questo
tempo di dolore e di paura. “Esci”! Cara sorella e caro fratello, esci per
incontrare il Signore, per conoscere di nuovo la sua parola di amore, la
sua forza di salvezza. Abbiamo bisogno di lui per vivere e continuare a
camminare insieme, per compiere anche noi il nostro esodo. E poi il Si-
gnore si manifestd a Elia, ma in modo sorprendente, non secondo cid che
il profeta poteva aspettarsi. Il Signore non & mai scontato, come noi vor-
remmo; € sempre sorprendente nel suo parlare e manifestarsi. Dio infatti
non era nel vento forte, neppure nel terremoto, nemmeno nel fuoco, ma
solo nel “sussurro di una brezza leggera” (cosi traduce la Bibbia CEI, ma
le parole ebraiche sono quasi intraducibili: gol d‘mama dagqa, che alla let-
tera significa: “una voce di silenzio leggero”). Una “voce”, cioe Dio par-
la, ma la sua parola ¢ leggera come il silenzio. Parla, ma bisogna prestare
attenzione altrimenti non si sente, viene coperta dai rumori della vita di
ogni giorno, dal nostro chiacchiericcio, dalle tante parole che diciamo e
scriviamo, dai tanti messaggi che ci affaticano il cuore e la mente. Dio
parla nel silenzio. Elia, appena la udj, si copri il volto con il mantello
e uscl all’aperto fermandosi all'ingresso della caverna. Dio ci scopre, ci
fa uscire, la sua voce € un invito a uscire dalle nostre paure e difese per
lasciarci chiamare da lui, perché possa affidarci la missione che ci spetta.
Di nuovo Elia viene interpellato dalla stessa domanda dell’inizio: “Che
fai qui Elia?”. La parola di Dio pone spesso le stesse domande, perché
finalmente noi la possiamo ascoltare.

Dalla parola una missione e una speranza

Il Signore rida al profeta il senso della sua missione, che travalica i
confini del suo popolo: “ungere” il re di Damasco, quello di Israele, e il
profeta Eliseo come suo successore. Sappiamo che 1'unzione, che noi ri-
ceviamo nei sacramenti, € segno della consacrazione divina e di una mis-

ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

[\
(8]



ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

[\
=~

sione che ci viene affidata. Elia & il profeta della storia, di cui il Signore
ha bisogno perché la storia possa essere illuminata dalla presenza di Dio.
Per questo Elia lotta perché il mondo sia umano, ma puo essere umano
solo accogliendo la voce di Dio e quindi il suo profeta, non facendosi
ingannare dagli idoli che popolano il mondo e che cercano di ingannarci
con le loro proposte e soluzioni illusorie.

Il racconto dei libri dei Re non parla della morte di Elia. Il suo incon-
tro finale con Dio, descritto in 2 Re 2, ricalca quello sul monte Oreb che
abbiamo appena letto. Elia cammina e conversa con Eliseo, e “mentre
continuavano a camminare conversando, ecco un carro di fuoco e cavalli
di fuoco si interposero tra loro due. Elia sali nel turbine verso il cielo.
Eliseo guardava gridava: Padre mio, padre mio, carro d’Israele e suoi
destrieri! E non lo vide piti. Allora afferro le sue vesti e le lacerd in due
pezzi. Quindi raccolse il mantello, che era caduto a Elia...” (2 Re,11-13).
Il profeta “viene preso” nella tempesta da Dio, che si accompagna per
sempre al suo profeta. Con il Signore Elia ha realizzato se stesso e la sua
missione. La testimonianza di Elia, affermata dal suo stesso nome, che
significa “il Signore & Dio”, diventa in modo definitivo la realta della sua
vita. Elia vive con il Signore per sempre. Per questo Elia condivide la
stessa passione di Dio per I'umanita. Lo abbiamo visto fin dall’inizio della
sua vicenda, quando si era fermato presso una povera vedova, a cui ave-
va chiesto cibo, per restituire a lei molto pitt di quanto aveva ricevuto,
non solo il cibo ma anche il figlio (1 Re 17). Ma lo si vede anche nella sua
opposizione alla violenza del re Acab, all’idolatria e all’ingiustizia (vedi
1 Re 18 e 21). Elia & rapito nel cielo di Dio. Afferrato dalla realta del Si-
gnore, egli ne & alla fine rapito, perché possa stare con lui e indicare agli
uomini dove guardare, chi aspettare.

Elia infatti, proprio per la sua scomparsa misteriosa e improvvisa, &
anche il profeta dell’attesa, come attesta la tradizione ebraica condivisa
dai vangeli. Leggiamo in Marco 9,11: “Lo interrogarono: Perché gli scribi
dicono che prima deve venire Elia?”. (Cfr. anche Matteo 17,10-12). I di-
scepoli si chiedono che cosa voglia dire resurrezione dai morti e in que-
sto contesto, dopo la trasfigurazione, pongono a Gestt questa domanda.
Elia & identificato in Giovanni Battista come colui che deve venire (Cfr.
Luca 1,17; Matteo 11,14). E’ chiaro che nella comunita primitiva la figura
di Giovanni Battista, per differenziarla da quella di Gesti, viene interpre-
tata alla luce di Elia, precursore del messia.

Che cosa resta a noi di tutto questo? Il libro della parola di Dio e della
profezia e I'attesa. La figura di Elia ¢ il segno di una profezia affidata
al libro sacro, che apre a un’attesa, a un futuro, in cui la vita dell'uomo
e della donna si confonde con quella di Dio. Il profeta continua a ma-
nifestare nel libro la realta potente del suo Dio e, oltre il libro, la rende
possibile per tutti. La profezia trascende il libro e continua a parlare agli
uomini e alle donne di ogni generazione, arriva fino a noi che leggiamo
la parola di Dio. Oggi il profeta & allora chi accetta di ascoltare e vivere
di questa parola, che comunica la luce e la saggezza del Signore a un’u-
manita incerta e disorientata. Esistono questi profeti nel nostro tempo?
Esiste 1’Eliseo che raccoglie il mantello di Elia per continuare a essere
profeta? Anche nell’esperienza di Israele ci furono tempi in cui si sentiva
'assenza del profeta, di qualcuno che sapesse annunciare la Parola di
Dio, e quindi aiutare a vedere e capire la storia e il mondo. Oppure stia-
mo assistendo al sorgere di falsi profeti, che con I'inganno e la menzogna
propongono letture e modelli del vivere che non rispecchiano quanto il
Signore ci dice?

Leggiamo nel libro di Isaia: “Per voi ogni visione sara come le parole di
un libro sigillato; si da a uno che sappia leggere dicendogli: “Per favore,
leggilo”, ma quegli risponde: “Non posso, perché & sigillato”. Oppure si
da il libro a chi non sa leggere dicendogli: “Per favore, leggilo”, ma que-
gli risponde: “Non so leggere”. (Isaia 29,11-12). Il profeta & indispensabile
per spiegare e annunciare la parola di Dio. Senza di lui essa rimane come
un libro sigillato e incomprensibile. Il profeta diventa essenziale perché
il libro della parola di Dio possa essere aperto e diventi comprensibile a
tutti. La sua assenza, infatti, produce un tempo di carestia, in cui man-
cano pane e acqua, elementi indispensabili per la vita. Dice il profeta
Amos, dopo essere stato cacciato dal tempio di Betel e dopo che il sacer-
dote Amasia gli aveva impedito di profetizzare: “Ecco, verranno giorni
- dice il Signore Dio - in cui mandero la fame nel paese, non fame di pane,
né sete di acqua, ma di ascoltare le parole del Signore. Allora andranno
errando da un mare all’altro e vagheranno da settentrione a oriente, per
cercare la parola del Signore, ma non la troveranno.” (Cfr. Am 8,11-12).
La carestia tuttavia & anche bisogno. Da essa si pud iniziare a cercare e a
domandare che un profeta venga e comunichi la parola definitiva di Dio
a uomini e donne responsabili della sua fine.

ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

[\
ul



ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

[\
(o)}

Profezia, parola, storia

Viviamo momenti di grandi cambiamenti. Si sono aperti impensabili
nuovi spazi di liberta, ma allo stesso tempo ¢ difficile immaginare una
nuova situazione in grado di coniugare benessere, pace, liberta e supe-
ramento degli egoismi personali, di gruppo o di popolo. Si sono anche
aperti nuovi scenari di guerra, di poverta, che si affacciano nel mondo
e premono alle porte del nord ricco del mondo. Quale profezia in un
mondo segnato dalla pandemia, che uccide e impoverisce, dalla guerra,
fomentata dalla incessante vendita di armi, da enormi ingiustizie, di cui
spesso ce ne stiamo volentieri lontani? O che dire della battaglia ideo-
logica per giungere alla libera scelta di morire o far morire? E’ possibi-
le in questo cambiamento d’epoca essere profeti che sanno costruire il
presente, facendo memoria del passato preparare il futuro? Leggiamo
nel libro del profeta Gioele: “Dopo questo, io affonderd il mio spirito
sopra ogni uomo e diverranno profeti i vostri figli e le vostre figlie; i vo-
stri anziani faranno sogni, i vostri giovani avranno visioni. Anche sopra
gli schiavi e sulle schiave in quei giorni effondero il mio spirito” (3,1).
Dopo una grande calamita, Dio interviene e invia il suo spirito, forza di
cambiamento e di rinnovamento, su tutti senza distinzione. Significativo
che vengano nominati esplicitamente uomini e donne e persino schiavi
e schiave!

Tutti possiamo essere profeti

Come cristiani nel battesimo siamo diventati tutti sacerdoti, re e profe-
ti. A tutti e stato donato lo Spirito di Dio, perché impariamo a decifrare il
tempo che viviamo, a riconoscere i segni dei tempi — e la pandemia non &
forse un segno dei tempi? - e di conseguenza a cercare risposte alla ricer-
ca di felicita, di pace, di salvezza, delle donne e degli uomini del nostro
tempo, da qualunque terra o popolo essi provengano. Non cercano tutto
cio gli anziani, soprattutto quelli soli in istituto o a casa? Non lo cercano
i malati, i piccoli e i giovani, le famiglie, chi ha perso il lavoro, i poveri, i
profughi, coloro che con coscienza e generosita si occupano di chi soffre
e ha bisogno di cure e di aiuto?

Siamo entrati nel terzo millennio con la speranza che si aprisse un tem-
po di pace e di convivenza pacifica tra diversi, in cui insieme affrontare

le sfide che avremmo incontrato, tra tutte quella dei cambiamenti clima-
tici e delle sue terribili conseguenze, ma anche le domande del progresso
scientifico, perché non sia contro I'uomo e la donna. Eppure non siamo
stati in grado di prevedere e prevenire una pandemia cosi devastante!
Perd si moltiplicano falsi profeti e interpreti del nostro tempo: gruppi,
sette, visionari, maghi, operatori di miracoli, complottisti, insoddisfatti,
no vax. Un misto di paura e di solitudine, condito di arroganza, rende
difficile I'incontro e la relazione. Molti cercano con ansia risposte a un
vuoto palpabile in una societa stanca, tutta connessa sui social, ma scon-
nessa interiormente e spiritualmente, non abbastanza capace di andare
oltre il consumo e il possesso, che spesso lasciano 'uomo nell’incertezza,
alla ricerca di una felicita e di una salvezza che non trova. Anche le no-
stre comunita cristiane faticano a immergersi con passione e intelligen-
za nello scorrere della storia, a volte stanche, altre volte disorientate o
spente di speranza e di profezia, o imbrigliate nel ripetere riti e abitudini
consolidate. Gestt ha vissuto in pienezza il pathos di Dio per 'umanita:
e passato tra le folle del suo tempo “vedendo” e prendendosi cura del
bisogno, perdonando, lottando contro il male, accogliendo gli esclusi. E
il Buon Samaritano, che si avvicina, vede le folle stanche a affaticate del
nostro tempo, ne ha compassione e se ne prende cura. La profezia ¢ una
forza di cambiamento che pud far innalzare lo sguardo dell'uomo e della
donna dalla terra a Dio, che fa vedere l'ingiustizia, il male, il bisogno, la
ricerca di aiuto e di salvezza e in Gesti rende tutti Buoni Samaritani. La
sua parola allora pud essere anche oggi profezia se le nostre comunita
sapranno “aprire il libro sigillato”, leggerlo, meditarlo, spiegarlo, comu-
nicarlo a un mondo che cammina guardando troppo la terra e poco il
cielo, e soprattutto aiutando a guardare al futuro con fede e speranza.
In un mondo malato, come il nostro, solo prendendoci cura degli altri
cureremo noi stessi e guariremo la nostra amina e il nostro cuore.

Allora, care sorelle e cari fratelli, siate tutti profeti! Il cammino sinodale
che stiamo per iniziare non sia 1’adesione a un compito da assolvere, ma
un processo che vede tutti investiti dalla Spirito che rinnova e trasforma
i cuori e la storia, a cominciare da noi stessi, perché siamo quel popo-
lo, quella famiglia di sorelle e fratelli, che il Signore vorrebbe vivessimo
ogni giorno al di la dei confini delle nostre comunita e dei nostri piccoli
mondi. La parola di Dio travalica confini e muri. Non ¢ solo per noi,
ma ¢ per tutti! Viviamo questo tempo nella gioia e nella grazia di essere

ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

[\
N



ESSERE PROFETI IN UN “CAMBIAMENTO D’EPOCA”

[\
oo

popolo, Chiesa, comunita di donne e uomini che vivono e camminano
insieme illuminati e guidati dalla Parola di Dio e dal suo Spirito che tutto
rinnova a trasfigura.



INDICE

Oltre la crisi. Essere cristiani oggi, in questa Chiesa

Prof. Pasquale Bua 3
La bassa marea del Covid 3
Un’agonia che viene da lontano 5
Comprendere la crisi come chairds 8
Scrutare I'orizzonte e preparare il domani 10

Essere profeti in un “cambiamento d’epoca”

Mons. Ambrogio Spreafico 15
La luce di Dio nei tempi difficili 15

11 profeta, uomo della Parola 16
L’ascolto e il dialogo 16
La parola di Dio aiuta a “vedere” e a capire la storia 18
Uno sguardo vero alle migrazioni 19
Elia - “Il Signore e Dio” 20
“Esci dalla paura!” 23
Dalla parola una missione e una speranza 23
Profezia, parola, storia 26
Tutti possiamo essere profeti 26




A cura della Curia Vescovile
di Frosinone-Veroli-Ferentino






