
Luoghi
    Camminidi

 e 

LA LENTEZZA



2 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE

Luoghi
    Camminidi

 e 

EDITORE
Tourismix Srl

DIRETTORE RESPONSABILE
Maurizio Arturo Boiocchi

DIRETTORE EDITORIALE
Don Gionatan De Marco

DIREZIONE, REDAZIONE
AMMINISTRAZIONE
Via Egidio Folli, 5
20134 Milano
Tel. 3480089639

PROGETTO GRAFICO
Mastergrafica s.r.l.

PERIODICO QUADRIMESTRALE
ON LINE
registrato
con autorizzazione
del Tribunale di Milano
al n° 360 del  20 settembre 2012
ISSN 2282-6424

HANNO COLLABORATO
A QUESTO NUMERO:
Mons. Ambrogio Spreafico
Don Michele Gianola
Roberta Vinerba
Angela Maluccio
Cristina Menghini
Mariagrazia Falcone
Mons. Pasquale Iacobone
Mons. Maurizio Bravi
Federico Massimo Ceschin
Simone Bozzato
Simone Minelli
Don Raimondo Sinibaldi
Gabriele e Michele Gaio
Maria Chiara Carrozza
Camillo Barone
Mons. Luigi Romanazzi
Padre Antonio Genziani

SOMMARIO

EDITORIALE
di don Gionatan De Marco

LE RADICI BIBLICHE
DEL PELLEGRINAGGIO
di Mons. Ambrogio Spreafico

METTERSI ACCANTO
PER ILLUMINARE LA VITA
di don Gionatan De Marco

LA FRETTA DELL’UOMO
E LA LENTEZZA DI DIO
di don Michele Gianola

IL VIAGGIAR LENTO….
UNO STILE DI VITA
di Roberta Vinerba

È TUTTO FAST?
di Angela Malucci

4

6

8

10

12

13

PELLEGRINI
SULLA STRADA
DEI SOGNI
Maria Chiara Carrozza

IN CAMMINO CON MARIA.
L’ESPERIENZA IN MOLISE
Camillo Barone

PER MILLE
STRADE
Mons. Luigi Romanazzi 

CAMMINO
DEI SANTI MARTIRI ALFIO, 
FILADELFO
E CIRINO. SICILIA
di don Roberto Fucile

STUPORE
CHE CAMMINA
di Padre Antonio Genziani

RECENSIONI
di don Gionatan De Marco

XXXIX GIORNATA
MONDIALE
DEL TURISMO

32

36

37

38

41

SPECIALE 

G I O VA N ILA MIA VITA IN CAMMINO…
di Cristina Menghini

LE GRANDI METE
DEL PELLEGRINAGGIO:

GERUSALEMME
di Mariagrazia Falcone
ROMA
di Mons. Pasquale Iacobone
SANTIAGO DI COMPOSTELLA
di Mons. Maurizio Bravi
SAN MICHELE
E LA VIA MICAELICA
di Federico Massimo Ceschin

STUDIARE
E REALIZZARE UN CAMMINO
di Simone Bozzato

CAMMINI DI S. FRANCESCO:
PROPOSTA DI CAMMINO
di Simone Minelli

ROMEA STRATA:
PROPOSTA DI CAMMINO
di Sinibaldi don Raimondo 

SARDEGNA.
LODI ALLE TORRI
di Gabriele e Michele Gaio

16

18

20

22

25

28

31

23

www.luoghiecamminidifede.it

42

47

50



4 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE

EDITORIALE
don Gionatan De Marco

Direttore Ufficio Nazionale tempo libero, turismo e sport - CEI

Chiamo a testimoniare tre grandi curiosoni, 
che hanno imparato sulla loro pelle la grande 
lezione della Bellezza, in un’esperienza avve-

nuta in quel tempo, tra le dune dorate e abbrusto-
lite del deserto… Sembrano davvero tre lumache a 
sentire il racconto della loro esperienza1… ma tre 
lumache curiose! Amano camminare lenti, forse 
per assaporare il luoghi attraversati dalla loro caro-
vana senza una destinazione annunciata… Amano 
camminare lenti, sicuramente per non perdere con 
il vento della velocità quello stupore che li ha spinti 
a mettersi in cammino e che sta accompagnando 
quel viaggio… Uno stupore diventato presto curio-
sità: scoprire il senso di quel punto luminoso che 
– apparso senza preavviso nel cielo – indicava una 
meta! Un punto di luce che continua a brillare nel 
cielo per tutto il tempo del cammino, quasi a rica-
1 Cfr. Mt 2,1-12

mare sulla sua traiettoria un messaggio inaudito per 
le tre lumache curiose: la Bellezza salverà l’umanità! 
Ed eccola lì, fermo, su una catapecchia… Si saranno 
avvicinati con timore, e avranno spinto in dentro la 
porta scricchiolante con trepidazione… fino a sco-
prire che il percorso ha uno zenit, un punto fermo di 
incontro con il Tu della bellezza! E da quel momento 
l’inagito di Dio esplode nel vagito di un bambino che 
si apre alla vita per raccontare la vera Bellezza, per 
cui – come quando si trova un tesoro nascosto in un 
campo - vale la pena spendere tutto per acquistare 
il terreno e portare alla luce la perla preziosa di una 
vita bella perché buona! 
Come per le tre lumache, anche per noi il cammino 
è pellegrinaggio, se è inteso come esperienza di ri-
cerca. Per un attimo ci è data la possibilità di pren-
dere per mano e accompagnare un migrapellegrino, 

per aiutarlo a cercare e trovare il suo passo e la sua 
direzione… in esperienze di senso che lo invitino 
continuamente ad uscire, a camminare e ad entra-
re… e poi riprendere ad uscire (migrante), a cammi-
nare ed entrare (pellegrino)… forse per tutta la vita, 
senza perdere la gioia!
Come per le tre lumache, anche per noi il cammi-
no è pellegrinaggio, se è inteso come esperienza 
di guarigione. La strada si fa proposta a voltarsi! 
In quel voltarsi è richiesto un cambiamento di pro-
spettiva da parte di chi cammina: la sua meta non è 
più una città e quel santuario che è nel mezzo, ma la 
sua meta diventata l’esperienza di stare lì e lasciarsi 
accompagnare da quel Rabbunì, da quell’animatore 
inaspettato che chiede a tutti di respirare la prima-
vera, instaurando una relazione nello stesso tempo 
evocativa e generativa. Evocativa, perché quella 
voce che pronuncia il suo nome apre al cercatore 
pagine di memorie calde, capaci di asciugare le sue 
lacrime. E generativa, perché il cercatore si ritrova 
a rinascere nella speranza, trovando il senso di una 
vita che da giardino custode di morte, diviene giar-
dino generatore di vita nuova.
Come per le tre lumache, anche per noi il cammi-
no è pellegrinaggio, se è inteso come esperienza di 
trasfigurazione. Quaranta giorni… o quarant’anni 
2 Cfr. EVBV, 54

sono lo spazio necessario perché ciascuno si lasci 
interamente coinvolgere nell’adesione al dono di 
Dio e perché ciascuno possa – come Abramo – la-
sciare la terra, la parentela, la casa del padre, cioè 
i suoi legami più forti. Non si tratta di rinnegare o 
rimuovere il passato, nemmeno di dimenticarlo, ma 
di distaccarsi da esso per farlo veramente nostro, 
per ritrovarlo alla fine in una modalità nuova. Questa 
esistenza che si trasforma, incamminandosi verso 
nuovi orizzonti, lascia spazio alla presenza del Cre-
atore, diventa capace di condividere il cammino di 
Dio tra le vicende degli uomini. 
Perché tutto ciò sia possibile, sono necessarie delle 
Comunità che camminino con chi cerca e vuole pe-
scare speranza. La Comunità cristiana è chiamata 
a vivere da protagonista nell’andare nel campo del 
mondo per seminare Bellezza tra le pieghe della 
storia e tra le pagine di ogni cammino, soprattut-
to perché tanti mercenari ne stanno calpestando i 
solchi cercando altro, ma non l’uomo e la sua gioia. 
E il protagonismo dovrà essere propositivo e cre-
ativo, attivando infiniti itinera stuporis, percorsi di 
vita buona2, per rieducare i figli e le figlie del terzo 
millennio all’arte vitale dello stupore: senza stupo-
re non c’è desiderio; senza desiderio non c’è amore; 
senza amore non c’è vita; senza vita non c’è gioia!

LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 5 



PELLEGRINAGGIO NELLA BIBBIA

La fede di Israele nasce e cresce con uomi-
ni e donne che si sono fatti pellegrini, che 
hanno accolto la chiamata di Dio a usci-

re dal loro mondo per incamminarsi verso altri 
mondi ascoltando Dio che parlava loro. Così è 
stato per Abramo e per i patriarchi, che si sono 
incamminati verso una terra non loro lasciando 
la terra dell’origine. Non fu diverso per Mosè, 
che dovette abbandonare la comoda vita nel-
la casa del faraone per “uscire” incontro a quel 
popolo di schiavi, che riconobbe come fratelli 
e che aiutò a uscire dalla schiavitù per incam-
minarsi verso la terra della libertà. Nell’uscire si 
inizia una storia segnata dalla presenza e dalla 
parola di Dio, che illumina e fa da guida alla vita 
di ciascuno. Così nasce e cresce un popolo, che 
nella particolarità diventa un seme di univer-
salità, come il Signore disse ad Abramo: “In te 
saranno benedette tutte le famiglie della terra”.  

Abramo è il pellegrino per eccellenza. 
La sua esperienza parte dalla fiducia che Dio 
si può trovare. Ma per fare questa esperienza 
di Dio è necessario uscire dalla protezione dei 
propri luoghi. Dio è altrove, è oltre se stessi, 
oltre la propria famiglia, il proprio gruppo. Nei 
racconti patriarcali si sente il bisogno di segna-
re il cammino con dei santuari, dei luoghi dove 
Dio si è incontrato e si può incontrare. 
   Solo nell’uscire dal proprio mondo si può in-
contrare il Dio della Bibbia. Solo nel pellegri-
naggio si può avere un respiro universale. Abra-
mo si autodefinisce come un “immigrato”, un 
ger (Gen 23,4), caratteristica che poi verrà ap-
plicata anche ad Israele in Egitto. L’immigrato 
vive una situazione sociale precaria. La sua vita 
dipende dall’accoglienza che trova nel luogo in 
cui intende stabilirsi. Abramo, Israele, sono de-
gli immigrati, degli stranieri.
La loro dimora è in Dio. La Lettera agli Ebrei 
così interpreta la vicenda dei patriarchi (11,13-

LE RADICI BIBLICHE
DEL PELLEGRINAGGIO

di Mons. Ambrogio Spreafico
Vescovo di Frosinone - Veroli - Ferentino

16). L’esodo stesso è un grande pellegrinaggio 
dalla schiavitù alla libertà con tutte le sue fati-
che e resistenze. 
   L’ebreo, secondo André Neher, è un pellegrino 
che aiuta gli altri a passare da una parte all’altra: 
“Ebreo, ‘ivri, indica un’esperienza di passaggio.
Abramo è passato da un mondo a un altro, da 
una riva all’altra (Chiavi per l’ebraismo, p. 12). Si-
gnificativo come nelle feste di pellegrinaggio 
(Pasqua, Pentecoste, Capanne) il Deuterono-
mio (cap. 16) prevede che vadano inclusi anche 
i poveri: lo schiavo e la schiava, lo straniero, 
l’orfano e la vedova. La prescrizione viene intro-
dotta dall’invito alla gioia. Persino lo straniero, 
che poteva appartenere a un altro popolo, deve 
poter prendere parte alla gioia della festa.
La gioia di quel popolo viene dall’inclusione.
Esiste solo un’eccezione a questa inclusione e 
riguarda la festa di Pasqua, dove non si parla lo 
stesso linguaggio delle altre due feste. L’identità 
non esclude, anzi chiede di includere “altri” nella 
gioia della festa, soprattutto i periferici, i pove-
ri. L’incontro con chi non appartiene al proprio 
mondo viene proposta come una dimensione del 
pellegrinaggio. Non per nulla molti santuari han-
no fatto nascere luoghi di accoglienza dei poveri 
o di cura dei sofferenti, luoghi dove la preghiera 
di guarigione è un fatto consueto. 

   Anche la vicenda terrena di Gesù di Nazareth 
nel suo momento culminante è interpretata 
come un esodo. Si legge nel racconto della tra-
sfigurazione: “Ed ecco, due uomini conversa-
vano con lui: erano Mosè ed Elia, apparsi nel-
la gloria, e parlavano del suo esodo, che stava 
per compiersi a Gerusalemme” (Lc 9,30-31). 
Potremmo dire che la vita terrena di Gesù è un 
continuo uscire, un pellegrinaggio sulle strade 
degli uomini verso la sua realizzazione in quella 
città, cuore delle fede e della storia di Israele, 
nuovo santuario della salvezza universale, a cui 
tutti potranno accedere, perché Egli “quando 
sarà innalzato da terra, attirerà tutti a sé” (Gv 
12,32). La Prima lettera di Pietro parla dei cri-
stiani come di “stranieri e pellegrini” (2,11).
   I cristiani sono definiti dallo scritto a Diogneto 
(II secolo) come dei pellegrini: “I cristiani risie-
dono nella loro patria, ma come stranieri do-
miciliati. Adempiono a tutti i doveri di cittadini 
e ricoprono ogni incarico come stranieri. Ogni 
terra straniera è per loro patria e ogni patria 
una terra straniera.” 

LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 7 



8 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 9 

METTERSI ACCANTO
PER ILLUMINARE LA VITA

Spinto da una grande nostalgia di infinito, 
di trascendenza, l’uomo e la donna di oggi 
si mette in cammino, nella speranza che 

magari possa anche verificarsi qualche cam-
biamento a livello esistenziale. E dal punto di 
vista pastorale, il pellegrinaggio dovrebbe es-
sere un’esperienza di conversione da animare, 
partendo da alcuni punti fermi.

IL DISTACCO
Farsi pellegrini e mettersi in cammino signifi-
ca vivere il distacco dalle cose di ogni giorno, 
rinunciare a oggetti e abitudini che nella ripe-
titività quotidiana si ritenevano indispensabili. 
Ecco perché è importante che la comunità cri-
stiana inviti a vivere con sapienza questo pro-
cesso, ma anche con un po’ di provocazione, 
del tipo: “Perché non spegniamo lo smartphone 
durante le ore di cammino!”.

LA FATICA
Accanto alla scoperta sorprendente di avere 
le energie necessarie per potercela fare, il pel-

legrino fa l’esperienza del proprio limite. Na-
turalmente, sia l’una che l’altra devono essere 
considerati test importanti per una maggiore 
conoscenza di sé, le cui risonanze interiori, ac-
compagnate dalla comunità cristiana ad essere 
rielaborate con sincerità, diventando fattori di 
crescita umana e spirituale.

LA COMPAGNIA
Il pellegrinaggio regala l’esperienza di una com-
pagnia che si sperimenta unita nel condivide-
re momenti di cammino o di sosta che diven-
tano occasione di conoscenza e di dialogo. È 
un’esperienza singolare di umanità, alla quale 
contribuisce la comunità cristiana che si fa ab-
braccio accogliente. Durante il pellegrinaggio 
emerge poi quell’elemento costitutivo dell’es-
sere umano che è il bisogno dell’altro.

LA SOLITUDINE
Se l’essere umano è fatto per la relazione e la 
comunione, tuttavia ha bisogno di armonizzare 

la sua ricerca di condivisione con l’altrettanto 
necessaria dimensione del silenzio e della so-
litudine. È forse la componente più difficile del 
pellegrinaggio, e tuttavia non meno importante 
della compagnia.
Chiaramente, più numerosi sono gli spazi di si-
lenzio e di solitudine che la comunità cristiana 
garantisce lungo il cammino, e più occasioni 
si offriranno all’interiorità di ciascuno di spe-
rimentare la dimensione della profondità di un 
silenzio che da esteriore si fa interiore. 

LA MERAVIGLIA
Il procedere a piedi, dà il tempo di guardare con 
più attenzione ciò che si offre al proprio sguar-
do. Il pellegrino impara a fermarsi; non è più un 
consumatore, ma un contemplativo.
Sa riconoscere e apprezzare le cose così come 
si presentano ai suoi occhi, non come qualche 
cosa di scontato, ma come un elemento che 
può suscitare vari sentimenti, incluso quello 
della gratitudine.

LA PREGHIERA
Nel pellegrinaggio, ovviamente, la comunità 
cristiana non deve far mancare opportunità 
per proporre momenti di preghiera, che quasi 
sempre trovano una inaspettata rispondenza 
interiore. Ciò che più conta è comunque l’emer-
gere di percezioni e sentimenti forse scivolati 

nel dimenticatoio, e che, appunto, dispongono 
il pellegrino alla relazione con un Mistero ridive-
nuto vicino.

L’AMICIZIA CON GESÙ
La preghiera è certamente uno degli strumenti 
con cui il cristiano mantiene vivo il suo rappor-
to di amicizia con Gesù. E il pellegrinaggio deve 
trasformarsi in un’esperienza più profonda di 
Gesù.
È un Cristo che va guardato e contemplato, per-
ché, incrociando il suo sguardo, noi sperimen-
tiamo tutta la simpatia che egli riversa su di noi, 
quella sympatheia di cui ha dato soprattutto 
prova sulla croce, quando, facendosi carico dei 
nostri peccati, ha patito ed è morto per la no-
stra redenzione.
Dallo sguardo contemplativo verso Colui che il 
Padre ci ha mandato perché imparassimo da 
Lui come ama il cuore di Dio, nasce il desiderio 
di “stare con Gesù” e di fruire della sua amicizia, 
per diffondere attorno a noi il profumo del suo 
amore.
Per garantire tutto questo è necessaria una 
scelta pastorale forte: affidare ogni cammino e 
ogni pellegrino che su quel cammino vuole fare 
un’esperienza di fede ad una comunità vocazio-
nale che si faccia ascolto, accompagnamento, 
incoraggiamento, sguardo amorevole e profeti-
co, perché il pellegrinaggio sia una vera espe-
rienza generativa di vita riconciliata e di felicità 
assaporata.

don Gionatan De Marco
Direttore Ufficio Nazionale tempo libero, turismo e sport - CEI



10 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 11 

È saggio questo sguardo che san Gio-
vani XXIII ci regala sulla vita, perché ne 
intercetta il movimento, il ritmo, la pro-
gressione. Il libro dei Salmi si apre con 
una promessa: chi cammina nella leg-
ge del Signore «è come albero piantato 
lungo corsi d’acqua, che dà frutto a suo 
tempo» (Sal 1,3). Anche della vita, come 
nell’orchestra, occorre seguire il ritmo, 
trovare la nota giusta e il giusto silenzio, 
senza fretta e senza indecisione. Quan-
ta fatica imparare il ritmo della vita! È il 
coraggio di dire quella parola che invece 
non facciamo che tacere, è quel silen-
zio sappiamo di dover custodire e che, 
invece, non esitiamo a rompere. È quel 
primo passo che siamo sicuri di dover 
fare ma che inventiamo mille scuse per 
procrastinare. 

Ascoltare il ritmo della vita è mettersi in 
sintonia con la lentezza di Dio che non è 
ritardo, inefficienza, lungaggine ma sa-
pienza paziente dei tempi dell’uomo e del 
cosmo, approfondita perizia dell’artista 
nei confronti della sua opera. È lento il 

crescere di un melo, di una quercia, di 
una pianta dell’orto, di un cucciolo o di 
un bambino? È lento della lentezza della 
Creazione che fa ogni cosa e la compie, 
secondo il suo tempo. 

Ascoltare il ritmo della vita è accogliere 
la lentezza della storia, la parola dura 
di Pietro (2Pt 3,9): non per tutti, la vita 
sembra fiorire, crescere, prosperare. 
Per alcuni i passi sono dolore, ingiusti-
zia, divisione, egoismo, sofferenza, dis-
perazione. «Anche se alcuni parlano di 
lentezza, il Signore non ritarda nel comp-
iere la sua promessa» (2Pt 3,9). Cammin-
are gli uni accanto agli altri con gli occhi 
e gli orecchi aperti, con aperto il cuore 
per sentire, ascoltare, accogliere il gri-
do dei fratelli nella certezza che l’esito 
della vita si raggiunge soltanto insieme, 
gli uni per gli altri. «Per chi sono io?» è la 
domanda della vocazione, non soltanto 
nel suo sorgere, è la domanda della vita, 
il quotidiano programma della carità (EG 
273).

LA FRETTA DELL’UOMO
E LA LENTEZZA DI DIO

don Michele Gianola
Direttore Ufficio Nazionale per le Vocazioni - CEI

Solo per oggi mi farò un programma:
forse non lo seguirò a puntino,

ma lo farò.
E mi guarderò da due malanni,

la fretta e l’indecisione.



LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 13 

Il viaggio al tempo dei social, dei voli low cost, 
delle ferie brevi è diventato nell’immaginario 
contemporaneo sinonimo di leggero, veloce, 

una sorta di mordi-e-fuggi: mordi il tempo e 
fuggi dalla fatica. Il viaggio a Londra per fare 
shopping (la Londra pre-brexit), a Madrid per la 
movida, a Parigi per il Louvre oggi non è negato 
a nessuno. Un fine settimana e le capitali eu-
ropee o altre mete ancora più ambiziose sono 
nostre. Questo scenario è certamente positivo: 
il viaggio fa parte dell’uomo e i mezzi che oggi 
permettono di viaggiare in tempi brevi e costi 
accessibili a tutti è un po’ la realizzazione di un 
sogno strutturale all’uomo: “possedere e con-
templare il tutto”. Il viaggio è, prima che esterno 
all’uomo, movimento interiore, disancoramen-
to dai luoghi e dai tempi consueti, dichiarazi-
one dell’uomo a se stesso di essere “instabile”, 
ex-centrico, alla ricerca di un oltre che mai è 
posseduto in pienezza. Di questa magnifica in-
quietudine il viaggio è il paradigma per eccel-
lenza: si viaggia per bisogno spinti dalla fame o 
dalle guerre, si viaggia per migliorare la propria 
condizione, si viaggia per piacere. Nel viaggio 

dunque l’uomo esprime se stesso e sembra che 
oggi, ciò che meglio ci definisca sia la fretta, 
la frenesia di possedere e di vedere tutto nel 
minor tempo possibile. Supplisce idealmente 
a questa fretta che ci impedisce di gustare 
luoghi e culture, persone e situazione, l’altret-
tanto frenetica ossessione delle foto. Non le 
foto “lente” dello scatto seguito dal rito della 
consegna del rullino e dall’attesa del risultato 
che poteva essere piò o meno disastroso, ma 
da quelle dello smartphone che le moltiplica-
no e le banalizzano. Lo spettacolo di gruppi di 
turisti che davanti ad un capolavoro dell’arte o 
dell’ingegno cercano solo di fissarlo col telefo-
nino è una triste parodia dei nostri tempi ansi-
osamente veloci e superficiali. Il viaggio lento, 
quello che dà da gustare luoghi e sapori, col-
ori e odori, persone e storie, il viaggio che ha il 
tempo per scolpirci in profondità è arte da re-
cuperare, da insegnare perfino: forse proprio 
attraverso quest’arte dimenticata possiamo un 
po’ recuperare la dimensione più umana dell’es-
istenza.

IL VIAGGIAR LENTO….
UNO STILE DI VITA

Suor Roberta Vinerba
Teologa

Questo articolo comincia con un titolo dall’inter-
rogativo scomodo, che mi rimanda con il pen-
siero alla lettura recente e illuminante di una 

favola di Luis Sepúlveda “Storia di una lumaca che sco-
prì l’importanza della lentezza” che scelgo di adottare, 
per l’associazione di significati, come incipit della mia 
riflessione. Ad un certo punto recita così: “Quando un 
umano faceva domande scomode, del tipo: «È neces-
sario andare così in fretta?» oppure «Abbiamo davve-
ro bisogno di tutte queste cose per essere felici?», lo 
chiamavano Ribelle”. 
Farsi domande è diventata una rara forma d’arte, per 
appassionati collezionisti, forse perché oggi, presi dai 
nostri ritmi vorticosi, diventa più complicato avere il 
tempo di porsele. Finché ci si abitua a non farsele 
più. Un adulto che si ferma a riflettere è spesso visto 
con sospetto ed etichettato come pigro, rallentato, 
svogliato, apatico, noioso, poco stimolante. Finché 
l’unico luogo ritenuto consono diventa la stanza di un 
bravo analista. Un adolescente che si chiede che pie-
ga prenderà la sua vita è degno di essere bullizzato. 
Di un bambino immortalato con gli occhi meravigliati 
di fronte ad un arcobaleno non ci sono più tracce. La 
spinta comportamentale che oggi si impara fin dalla 
tenera età è quella ad essere veloci, efficienti e mul-
titasking. Non c’è tempo per fermarsi, tranne che per 
un rapido selfie, perché tutti devono sapere che sia-
mo eccellenti corridori e che la nostra vita è piena di 
cose e degna di essere ammirata. Ai genitori l’oneroso 
compito di scandire il ritmo, scarrozzando i propri fi-
gli da un posto all’altro, per divorare un’attività dopo 
l’altra, per poi riportare la sera a casa i figli distrutti 
e spingerli ad essere ancora sufficientemente atten-
ti e rapidi per terminare i compiti per il giorno dopo. 

L’antico monito “prima il dovere e poi il piacere” è di-
ventato: oggi alle 14:00 catechismo, alle 16:00 karate 
e dopo cena subito i compiti. Figli bulimici di attività, 
genitori esausti per i faticosi incastri giornalieri, tanto 
da non avere il tempo di guardarsi in faccia tra loro, 
cene sempre più fast consumate nel minor tempo 
possibile, per togliersi in fretta dall’imbarazzo di spec-
chiarsi in occhi critici che ci ricordano quanto inade-
guata è la nostra vita, tavoli da pranzo che diventano 
conflittuali ring più che spazi di dialogo, legami che si 
creano e si spezzano senza sapere il perché. E il tem-
po che non basta mai, le vacanze sempre troppo cor-
te, le giornate che dovrebbero essere di 48 ore e non 
più di 24. Spettatore di questo vortice è un Dio che ci 
guarda dubbioso da lassù, seduto sulla sua poltrona 
di nuvole, a chiedersi quando e come siamo potuti di-
ventare così insaziabili di frenesia, incapaci di ascol-
tarci e accorgerci dei segnali di pericolo sparsi nel 
nostro cammino, dei semafori di un rosso sempre più 
vivido e implorante, incapace di ritornare giallo, figu-
riamoci verde.
Eppure l’alternativa a tutto ciò è diventata, a quan-
to pare, una “patologica” forma di ribellione. Proprio 
come la protagonista di questa favola, una lumachi-
na abitante il paese del Dente di Leone, diversa dalle 
altre sue simili, più tranquille e conformiste, abituate 
a condurre una vita lenta e silenziosa, senza sporger-
si troppo oltre il recinto, per non correre il rischio di 
sapere cosa ci sia oltre quegli ultimi fili d’erba che si 
scorgono attraverso la staccionata, abituate a na-
scondersi dallo sguardo degli altri animali sotto la 
propria corazza, e a chiamarsi tra loro semplicemente 
“lumaca” senza sapere il perché. La nostra lumachina 
è diversa da tutte le altre, è anticonformista, non le 

È TUTTO FAST?
Angela Maluccio

Psicologa - Psicoterapeuta - Pedagogista sociale



14 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 15 

basta il prato in cui il suo gruppo di lumache vive da 
sempre, non le basta essere come le altre felicemen-
te senza nome, per cui comincia a farsi delle “sco-
mode” domande: Perché non avere un nome? Per-
ché tutta questa lentezza? Perché è così importante 
andare lenti? Le lumache più vecchie non le danno 
ascolto e le fanno capire, isolandola, che quelli non 
sono interrogativi utili e che per essere felici basta 
vivere nel Paese del Dente di Leone. Così un giorno, 
nonostante la disapprovazione delle compagne, la 
piccola lumaca lentamente abbandona il sicuro pra-
to incamminandosi verso l’ignoto per trovare risposta 
alle sue domande. Parte così per un viaggio alla ricer-
ca del proprio nome e dei motivi per cui essere lenti 
è così importante. Lungo la strada incontrerà animali 
diversi, tra cui un gufo ed una tartaruga molto saggia 
chiamata Memoria, che darà un senso alla sua ricer-
ca e la porterà a fare una terribile scoperta capace di 
cambiare per sempre la vita delle lumache. Ribelle, 
questo il suo nuovo nome, torna nella sua comunità 
per incitare le altre lumache a lasciare quel posto, ma 
solo in poche la seguono mentre tutte le altre preferi-
scono rimanere nella loro rassicurante abitudine. 
Le favole da sempre ci aiutano a comprendere la na-
tura umana e la lumachina Ribelle ci insegna che non 
dobbiamo mai smettere di farci domande ed i rischi 
che si corrono se decidiamo di farci stritolare dalla 
routinaria velocità, che, (anche se non vogliamo am-
metterlo), ci rassicura, sebbene ci lasci senza fiato. 
Ribelle stessa dice: “In questo viaggio che è iniziato 
quando ho voluto avere un nome ho imparato tante 
cose. Ho imparato l’importanza della lentezza e, ades-
so, ho imparato che il Paese del Dente di Leone, a for-
za di desiderarlo, era dentro di noi (…) La mia lentezza 
è servita a incontrarti, a farmi dare un nome da te, a 
farmi mostrare il pericolo, e ora so che devo avvertire 
le mie compagne.”
Ritornando quindi ai nostri interrogativi iniziali: quel 
che facciamo ci rende più sereni? La velocità ci ser-
ve? La risposta personalmente la trovo in una frase di 
Marcel Proust: “Il vero viaggio di scoperta non consi-
ste nel cercare nuove terre ma nell’avere nuovi occhi”. 

In bella vista in un post-it sul mio frigorifero mi ricorda 
che possiamo renderci conto di ciò che ci circonda 
solo se utilizziamo il nostro sguardo. Ed a volte la ri-
sposta è sotto il nostro naso, senza bisogno di andar-
la a scovare in uno sperduto villaggio indiano in uno 
stato di auto-coscienza indotto da lunga meditazione 
buddista. Il viaggio è conoscitivo se ci fermiamo, sgra-
niamo i nostri occhi e consentiamo loro di imprimere 
un meraviglioso fotogramma all’interno delle nostre 
pupille dilatate dalla meraviglia dello spettacolo os-
servato. Lo sguardo che abbiamo del mondo non può 
essere reale se lo affidiamo allo scatto di una foto, né 
tantomeno può essere quello fugace dietro il finestri-
no di un’auto in corsa. Guardare con i propri occhi ci 
permette di conoscere, di sentire, di assistere, di as-
saporare, di esplorare, di gustare, di meravigliarci, di 
incuriosirci, e possiamo fare tutte queste cose solo 
se ci fermiamo. Vedere e guardare non sono la stes-
sa cosa. Ed io parlo di guardare lentamente il mondo. 
Non passare di sfuggita.
Diversi anni fa probabilmente mi sarei risposta: se 
tutti gli altri vanno veloci perché IO dovrei andare len-
ta? Per di più non mai rischiato di sentirmi diversa dai 
miei coetanei se non avessi avuto un valido motivo 
per farlo. Dunque, occorre capire che scopo benefico 
possa avere la lentezza e, a questo punto, dove impa-
rare ad andar lenti.
Una delle esperienze più universali, che almeno una 
volta della vita ci ha riguardato proprio tutti, l’abbiamo 
vissuta lentamente. Mi riferisco a quella fantastica 
emozione che è l’innamoramento. Il primo sguardo 
posato sull’amato che volessimo durasse il tempo di 
un film, persino la prima chiacchierata, nonostan-
te l’imbarazzo e quel terribile senso d’inadeguatez-
za appiccicato sui vestiti. Come non ricordarsi il suo 
vestito, la sua pettinatura, il suo sguardo, che non si 
cancella dalla memoria, il suo odore, quel modo pecu-
liare di parlare, il suo accento, il movimento delle mani 
a ritmo dei pensieri. Il primo appuntamento, il primo 
bacio, che la mia percezione asserisce sia durato se-
coli, le prime carezze, e potrei continuare all’infinito. 
Non credo che se fossi andata veloce avrei prestato 

attenzione a tutte quelle cose viste, ascoltate, odo-
rate, gustate. I cinque sensi lavorano con un motore 
diesel, e le cose belle sono proprio quelle lente e pie-
ne di dettagli su cui posare la nostra curiosità. Di que-
sti e altri momenti ringraziamo il Cielo che siano du-
rati tanto a lungo da poterne assaporare ogni istante.
Ritengo che per imparare ad andare lenti bisogna in-
nanzitutto concedere a noi stessi il permesso di darsi 
tempo ed educarsi alla lentezza. Non è impresa facile 
insegnare a giovani ciò che si fa fatica ad attuare in 
prima persona. Quindi agli adulti il compito di educarsi 
a ritmi sostenibili.
I genitori potrebbero segnare sulle proprie agende 
degli spazi dedicati al dialogo con i figli per aiutarli a 
riflettere sugli avvenimenti significativi della giorna-
ta. Non dando frettolosamente inutili suggerimenti, 
ma aiutando i figli a riflettere e rielaborare quanto 
accaduto, sollecitando in tal modo la capacità di pro-
blem solving del bambino di fronte a possibili situa-
zioni d’impasse. Fermandosi a riflettere i bambini im-
pareranno a conoscere sempre di più ciò che piace o 
non piace loro, ad organizzare meglio il tempo a loro 
disposizione ed a sviluppare la propria autonomia. 
Basta fermarsi pochi minuti al giorno per un efficace 
allenamento cognitivo.

Inoltre, ritengo utile per i genitori non riempire i mo-
menti di noia dei propri figli. Generalmente siamo 
portati a considerare il tempo libero come tempo per-
so così da riempirlo nevroticamente con qualsiasi at-
tività. Lasciamo piuttosto che i nostri figli si annoino e 
imparino ad uscire da un momento apparentemente 
vuoto in modo creativo. Il tempo dedicato al dolce far 
nulla è una risorsa per il bambino, perché favorisce 
la costruzione di un’identità ancora in formazione. 
Alcune domeniche pomeriggio potrebbero essere 
dedicate al “perdere tempo tutti insieme” per parlare, 
per camminare, per giocare, per scoprire il territorio. 
Perdendo tempo in realtà se ne guadagnerà il doppio 
in salute familiare.
A scuola è importante che gli insegnanti bandisca-
no la fretta, nel rispetto dei modi e tempi di appren-
dimento di ognuno. La competizione, scaturita da 
obiettivi a breve termine e dalla pressione sui risultati, 
non procede nella linea del rispetto individuale, piut-
tosto genera disuguaglianze e nuoce gravemente alla 
creatività. Per arrivare alla meta non bisogna corre-
re improvvisando, ma impegnarsi, senza fretta ed in 
modo oculato.
Mi sembrano valide motivazioni per andar lenti e allo-
ra concludo citando Agostino Degas: “Ho imparato a 
non avere più alcuna fretta. Ho iniziato ad essere più 
gentile con i miei passi. Dopo tutto non c’è alcun po-
sto dove allontanarmi da me stesso. Perché io sono 
il viaggiatore e il viaggio”. Non facciamo decidere ad 
altri la rotta e la durata del nostro viaggio. Ritorniamo 
ad essere i protagonisti di quanto di più unico, irrepe-
tibile e meraviglioso ci appartiene: la nostra vita.

www.angelamaluccio.com
mail: angelamaluccio@yahoo.it



16 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 17 

La prima volta che arrivai a Santiago, dopo 
aver percorso a piedi i quasi 800 km del 
Cammino Frances, ancora piena di do-

mande ma anche di grandi speranze, non po-
tevo immaginare che quell’esperienza sareb-
be stata il primo passo di un nuovo importante 
Cammino di Vita. Era il settembre del 2008 
ed ora, con più di trenta mila chilometri sotto 
i piedi, a chi mi chiede perchè cammino così 
tanto la mia risposta è sempre la stessa: per-
chè amo la Vita e il Cammino mi da ogni volta 
l’opportunità di viverla pienamente, alla conti-
nua ricerca dell’incontro con me stessa e con 
le bellezze del Creato. Una vita in Cammino, la 
mia: un Amore per la “slow life” che nel tempo 
è diventato anche un lavoro, permettendomi 
non solo di mantenere uno stile di vita soste-
nibile ma anche di promuoverlo ad altri. Sono 

infatti convinta che il Cammino sia potenzial-
mente per tutti una grande opportunità di 
crescita personale. Si tratta di un’esperienza 
umana che coinvolge ogni aspetto dell’Essere, 
da quello più fisico a quello più profondamen-
te intimo; un processo di trasformazione del 
cuore, della mente e dello spirito che passa 
attraverso la fatica e l’accettazione dei propri 
limiti, l’incontro con la diversità del prossimo 
e le emozioni vissute ad ogni passo. Un passo 
curioso ed attento, pronto a mettersi in gioco 
e ben propenso al contatto con la natura, alla 
condivisione e al confronto, ma sempre con 
rispetto. Penso agli innumerevoli benefici psi-
co-fisici che ne derivano, sia nel breve che nel 
lungo termine. Camminare lentamente per di-
verse ore ogni giorno e per tanti giorni, attra-
versando boschi e coltivazioni, campi di fiori e 

LA MIA VITA
IN CAMMINO…

Cristina Menghini
Camminatrice

pascoli, è un’azione che non solo allena il cor-
po, ma libera la mente e risolleva lo spirito.
Mentre gli occhi si perdono nella Bellezza 
dell’intorno, il cuore si calma, allontanando lo 
stress e riportandoci ad uno stato di serenità. 
Abituati al ritmo veloce del nostro quotidiano, 
camminare diventa nell’immediato un modo 
per “staccare la spina”, facendoci tornare pa-
droni del nostro tempo e degli spazi che la na-
tura ci dona. Passo dopo passo, l’attenzione 
si sposta  dai problemi di una vita frenetica e 
condizionata all’apprezzamento delle piccoli 
gesti, mentre la mente si concede il tempo di 
pensare e di riflettere, stimolando così nuove 
idee e punti di vista. Il cuore si alleggerisce 
delle sofferenze del passato e si concentra 
sull’emozione del “presente”, mentre la bellez-
za che incontriamo lungo il Cammino inizia a 
vibrare nella nostra anima.
Nel tempo il Cammino ci porta così a rallenta-
re e a riconquistare quella dimensione umana 
un pò perduta, fatta di sorrisi e di mani date, 
di emozioni sincere e di gratitudine, di gesti 
semplici e condivisi, di leggerezza e di essen-
zialità. Un “modus vivendi” che una volta ritro-
vato non si vuole più perdere generando ine-
vitabilmente un cambiamento positivo nella 
nostra esistenza., e di riflesso, in quella delle 
persone che frequentiamo.
Sono tantissimi coloro che rientrati dall’espe-
rienza del Cammino hanno iniziato a ripensare 
la propria vita, cercando di migliorarla a parti-
re dalle piccole cose o, come ho fatto io, de-

cidendo di trasformarla radicalmente. Il Cam-
mino per me è stato talmente illuminante da 
diventare non solo uno dei miei principali stru-
menti di benessere personale ma anche una 
grande opportunità di servizio verso il prossi-
mo. Nella convinzione di promuovere uno stile 
di Vita più sostenibile e rispettoso di sé stessi 
e di ciò che ci circonda,  il mio lavoro di guida 
escursionistica e di “promoter di Cammini” si 
propone quindi di far conoscere e sperimen-
tare i benefici di questa incredibile esperien-
za a più persone possibile nella certezza che 
tutti ne trarranno in qualche modo un impor-
tante giovamento. Camminare “a passo lento e 
a cuore aperto” dà inoltre la possibilità di co-
noscere luoghi e persone inaccessibili ad altri 
tipi di turismo entrando così nell’anima del ter-
ritorio che si attraversa, alla scoperta di quelle 
tradizioni e di quelle radici che hanno segnato 
e ancora segnano il vissuto e della storia dell’ 
“essere umani”.
Il Cammino, promosso in questi termini, di-
venta quindi uno strumento eccezionale di co-
noscenza del sé e del mondo, trasformandosi 
in una grandiosa opportunità di riflessione, di 
dialogo interiore e di crescita personale con 
conseguente miglioramento del proprio be-
nessere psico-fisico e dello stile di vita. 
E allora, cosa aspettate? Zaino in spalla e … 
via! Buon Cammino a tutti!

Email globetrotterlife76@gmail.com
Web www.cristinamenghini.com
f Cristina Menghini – L’Italia nello Zaino



18 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 19 

LE GRANDI METE
DEL PELLEGRINAGGIO

GERUSALEMME
Mariagrazia Falcone

Ufficio Nazionale Israeliano del Turismo

Visitare il Museo delle Terra della Bibbia 
è una porta inedita per comprendere il 
senso di un viaggio spirituale in Israele. 

Così ha infatti esordito Avital Kotzer Adari, di-
rettore dell’Ufficio Nazionale Israeliano del Tu-
rismo volendo raccontare quelli che sono per-
corsi inediti, straordinari e spesso sconosciuti 
per realizzare viaggi in Israele di eccezionale 
spessore spirituale.
Israele è la Terra della Bibbia: la Terra dove si 
incontrano e si coniugano Antico e Nuovo Te-
stamento e Gerusalemme ne rappresenta l’ec-
cellenza. Questa è la città dove il turista andrà 
alla scoperta dei testi biblici più antichi che 
proprio qui, in questo piccolo e straordinario 
museo, saranno esposti per una lunghissima 
mostra nei prossimi mesi dando la possibilità 
di compiere un percorso spirituale e culturale 
davvero inedito.
Pochi, pochissimi passi: basta davvero attra-
versare una strada e si entrerà a scoprire i Ro-
toli del Mar Morto, visitando il Tempio del Libro, 
dove viene conservata una delle più straordina-
rie scoperte del XX secolo.
Grande l’emozione di chi potrà svolgere un per-
corso ancora inedito: dal Mar Morto a Gerusa-
lemme tenendo tra le mani i testi della storia 
millenaria della Bibbia parte conservati appun-
to nelle giare venute alla luce a Qumran 
A Gerusalemme vivono ancora le pietre sulle 
quali ha camminato Gesù.
Non potrà allora davvero mancare una visita al 
tunnel del Muro Occidentale, sito non ancora 
del tutto conosciuto dagli appassionati di pel-

legrinaggio, che consentirà di camminare pro-
prio sulle pietre delle strade che condussero 
Gesù al Calvario.
https://english.thekotel.org/western_wall_si-
tes/western_wall_tunnels/
Dalla piscina di Siloe, alla fortezza Antonia al tun-
nel di Zedekiah, tutti questi luoghi raccontano 
a Gerusalemme la storia dell’Antico e del nuovo 
Testamento in modo sempre più inedito grazie 
alle continue scoperte archeologiche ed agli 
scavi realizzati dalla Israel Antiquity Authority.
A Gerusalemme la spiritualità prenderà vita vi-
sitando il nuovo museo francescano che mai 
come ora racconterà la storia delle pietre della 
Terra Santa e della presenza francescana all’in-
terno di uno dei luoghi simboli di Gerusalemme, 
suddiviso in tre sezioni che saranno i pilastri del-
la scoperta per dare consistenza alla devozione. 
Un percorso davvero inedito potrà essere, pro-
prio partendo dai luoghi della Custodia, quello 
che secondo la tradizione realizzò Francesco, 
passando quindi da Gerusalemme ed arrivan-
do fino a San Giovanni di Acri, qui giunto con 
lo scopo di convertire il Sultano, non dimenti-
cando che il 2019 ricorderà proprio gli 800 anni 
della presenza di San Francesco in Terra Santa. 
San Giovanni di Acri sarà una sorpresa per l’ap-
passionato di storia e di religione che giungerà 
in questa città spesso estranea ai percorsi più 
tradizionali scoprendo un luogo di eccezionale 
convivenza tra i popoli.
Se si parla di ricerca di spiritualità in Israele non 
si può certamente dimenticare il luogo che vide 
l’infanzia e la predicazione di Gesù: la Galilea.

La visita all’antica sinagoga di Cafarnao, dove 
secondo la tradizione lo stesso Gesù insegnò, 
o una visita a Cana, dove si ricorda il primo mi-
racolo di Gesù, o una visita al Monte delle Beati-
tudini sono mete insostituibili e di eccezionale 
significato spirituale ed esperienziale.
C’è però un modo forse ancor più inedito per 
conoscere questi luoghi vivendo fino in fondo 
lo spirito del pellegrinaggio: compiere un pel-
legrinaggio a piedi proprio in Galilea, coniugan-
do la dolcezza della natura con lo splendore dei 
luoghi, camminando come gli antichi discepoli 
nei luoghi di Gesù. Si tratta del Gospel Trail, un 
percorso che se può essere realizzato anche in 
auto o in bicicletta o addirittura a cavallo, sarà 
nella sua dimensione di pellegrinaggio a piedi 
che maggiormente consentirà di scoprire il si-
gnificato profondo dei luoghi e il senso di essi 
per la storia di ogni cristiano. Si tratta del Go-
spel Trail: circa 60 km in Galilea alla scoperta 
dei luoghi del Nuovo Testamento, un percorso 
segnato ed organizzato, messo a disposizione 
di tutti, anche di pellegrini non più giovanissimi
Un modo straordinario per vivere davvero l’e-
sperienza del pellegrinaggio

Un’esperienza unica tra storia, tradizione e spiritualità



20 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 21 

Roma è da sempre punto di arrivo di itinerari che 
partono da ogni angolo del mondo per convergere 
verso un obiettivo, verso un luogo che ha la capac-

ità di attrarre per ciò che esso significa e soprattutto 
per ciò che esso custodisce da due millenni: le memo-
rie degli Apostoli Pietro e Paolo e di innumerevoli altri 
testimoni della fede, martiri e santi che, anche nel terzo 
millennio, continuano a parlare al cuore e all’intelligen-
za di credenti e non credenti con il loro esempio, le loro 
storie, le loro tombe.
Roma, insieme a Gerusalemme e Santiago di Compostella, 
continua dunque ad essere la méta di una delle tre 
cosiddette peregrinationes maiores, cioè di quegli itinerari 
che, soprattutto nel Medioevo, hanno segnato sia lo 
sviluppo del Cristianesimo tra Asia ed Europa sia la rete 
di relazioni tra popoli e culture che costituisce le radici 
dell’Occidente.
La Roma degli Apostoli e dei Martiri, la Roma Christiana, 
prende, dunque, il posto della Roma repubblicana e 
imperiale, Caput mundi, e, in qualche modo, ne diventa 
l’erede, trasformando l’eccezionale rete viaria romana, 
costituita dalle vie consolari, le autostrade del tempo, 
da rete di collegamento militare e commerciale in rete 
di percorsi della fede, in vie di evangelizzazione e di 
comunione tra la Chiesa di Roma, guidata dal suo Vescovo, 
Successore dell’Apostolo Pietro, e le comunità cristiane 
sparse nell’Asia  minore, nell’Africa del Nord, nei territori 
europei che man mano aderivano al Cristianesimo.
Ireneo di Lione, verso la fine del II secolo, così evidenzia 
il ruolo tutto particolare della Chiesa di Roma: “Noi 
esamineremo la Chiesa grandissima e antichissima 
e conosciuta da tutti, fondata e stabilita a Roma dai 
gloriosissimi Apostoli Pietro e Paolo…
A questa Chiesa, infatti, per la sua grande autorità, deve 
convergere ogni Chiesa, cioè i fedeli che provengono da 

Mons. Pasquale Iacobone
Segretario della Pontificia Commissione di Archeologia Sacra

ROMA ogni parte, perché in essa sempre è stata conservata la 
tradizione che viene dagli Apostoli” 1.
“Convergere a Roma”. Ciò che vale a livello teologico e 
spirituale vale anche, di conseguenza, a livello storico-
geografico: tutte le strade portano a Roma, e tutte 
ripartono da Roma per raggiungere ogni angolo del mondo. 
Roma è sempre apparsa, sia in epoca classica e ancor più 
con l’avvento del Cristianesimo, come il centro, il cardine 
e lo snodo principale degli itinerari più diversi, la méta 
desiderata per le motivazioni più disparate.
Ma con la presenza, e il martirio, di Pietro, di Paolo e di 
innumerevoli testimoni della fede, alcuni notissimi, molti 
rimasti anonimi, Roma comincia a cambiare volto e l’andare 
a Roma, per i cristiani, assume la valenza, come già per 
Gerusalemme e la Terrasanta, di un pellegrinaggio alle 
radici della propria fede, ai luoghi dove la testimonianza, 
resa autentica dal dono della vita, dal martirio, ha lasciato 
una traccia indelebile, che continua a parlare, a comunicare 
la passione e il coraggio di una scelta di vera libertà e di 
estrema coerenza.
Roma diventa così punto di riferimento essenziale e 
ineludibile per i cristiani di ogni luogo e di ogni epoca 
storica. Chi vuole verificare la propria scelta di fede deve 
allora confrontarsi con la Chiesa di Roma, con le memorie 
apostoliche che essa custodisce gelosamente, con il 
successore di Pietro, colui che “presiede nella carità”.
La tomba di Pietro, il sepolcro di Paolo, le memorie dei 
Martiri, distribuite nei cimiteri che costeggiano le vie 
consolari, diventano la méta privilegiata dei pellegrini 
cristiani che giungono a Roma. La frequentazione delle 
tombe venerate si sviluppa già tra il II e il III secolo, 
come testimoniato dai numerosissimi graffiti lasciati dai 
pellegrini. 
Riprendiamo dalla Vita di Fulgenzio di Ruspe una bella 
espressione: “sacra martyrum loca venerabiliter circuire”. 
Si ha l’idea di un vero e proprio circuito da seguire per 
venerare i luoghi resi sacri dalle reliquie dei Martiri, e così 
infatti doveva essere, poiché il percorso tradizionale, 
che ritroviamo nei successivi Itinerari, descrive una vera 
e propria circonferenza attorno alla città, e tocca tutte 
le principali vie consolari lungo le quali erano collocati i 
cimiteri con le tombe da venerare.
La tradizione sarà in qualche modo ripresa da S. Filippo 
Neri con la Visita alle Sette Chiese e trova anche al presente 
una sua attualizzazione grazie ai tanti pellegrini e visitatori 
che continuano a camminare, verso Roma e dentro Roma, 
per far proprie sia le testimonianze cristiane sia le bellezze 
ambientali, storiche e artistiche che solo Roma può offrire.

1 Ireneo di Lione, Adversus haereses, III, 3, 2.

21 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE



22 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 23 

SANTIAGO
DI COMPOSTELLA

Mons. Maurizio Bravi
Osservatore della Santa Sede presso l'organizzazione mondiale del turismo

SAN MICHELE
E LA VIA MICAELICA 

Viandanze sulle tracce di pecore e di pellegrini

Federico Massimo Ceschin
Segretario Generale dei cammini d'Europa

Esiste una domanda crescente, in 
seno alla società contemporanea, 
di pace, di serenità, di espe-

rienze autentiche e di riscoperta di 
emozioni considerate perdute. Si 
tratta di un segmento anticiclico, 
nel senso che sembra crescere 
al perdurare della lunga fase di 
stagnazione economica che at-
traversa il Paese e, in qualche 
modo, il pianeta.
Gli scienziati dell’economia turistica 
lo definiscono “active”, ovvero una 
quota crescente di persone che 
rifiuta l’idea di vacanza come mero 
riposo, con l’ombrellone piantato in riva 
al mare, per cercare soluzioni di viaggio 
che consentano una crescita interiore, da 
maturare attraverso nuove conoscenze, con 
nuove esperienze e nuove storie da raccontare, 
al ritorno, per meglio ottenere riconoscibilità nel 
contesto della propria comunità (familiare, lavorativa 
e sociale).
Dev’essere certo un fenomeno globale, se è vero - come 
è vero - che il segretario generale dell’Organizzazione 
Mondiale del Turismo, nella più recente Assemblea 
generale, ha definito il turismo “lento”, a piedi, in 
biciletta e a cavallo, “ciò che il turismo è stato, avrebbe 
sempre dovuto essere e certamente sarà in futuro”.
D’altra parte va ammesso qui, subito, in premessa, 
ciò che i pochi escursionisti transumanti sanno 
bene: camminare sul tratturo è ancora un’intensa 
esperienza di solitudine, dalla scarsa gratificazione 
sociale. Piace a chi ama rimanere fuori dalle rotte 
classiche del turismo, apprezzando l’isolamento che 
consente di osservare panorami ininterrotti, immersi 
in una natura incontaminata, godendo segretamente 
di tali piaceri con il gusto recondito (e in parte simile 

all’afflato 
romantico 

ottocentesco del 
grande camminatore Jean 
Jacques Rousseau) di chi spera che questi luoghi 
rimangano remoti per il resto dell’umanità. Eppure 
questi larghi sentieri, queste vie verdi d’erba e di pietre, 
sono ben presenti sotto i nostri occhi, non sempre 
allenati a ricercare la bellezza che ci circonda. Per 
ricordarci che, nel corso dei secoli, sono stati percorsi 
da un’umanità in cammino: non solo pastori e pecore 
ma re e imperatori con le loro corti, nobili e mercanti, 
fiere e circhi, armati e cavalieri, pellegrini e santi. 
Strade battute per scambiare merci e conoscenze, 
lingue e culture, economie e saperi, credenze e 
leggende. Un fitto reticolo di storie, dunque, ideale 
per alimentare una straordinaria narrazione (o 
“storytelling”, come si usa dire oggi). E cosa più di una 
efficace narrazione può alimentare ulteriormente la 

Il Cammino verso Santiago de Compostela appa-
re oggi come l’itinerario di pellegrinaggio che ha 
mantenuto i tratti e le caratteristiche degli an-

tichi pellegrinaggi medievali. Chi lo intraprende va 
“per agros”, su sentieri e tracciati campestri e mon-
tagnosi, in buona parte lontani dalle moderne arte-
rie stradali. La giornata del pellegrino è tutta dedi-
cata al dirigersi verso la meta, secondo tappe che 
misurano in modo equilibrato la fatica del muoversi 
e il sollievo del riposo. Si procede con passo ade-
guato, senza fretta, avendo la meta finale come di-
rettrice, ma lasciandosi conquistare dalla diversità 
e dalla bellezza dei luoghi che si attraversano, così 
che ogni tappa è in sé un capitolo compiuto, ricco 
di suggestioni ed emozioni, sia per la mente che per 
il cuore. Si potrebbe dire che per chi intraprende il 
Cammino è sacra non solo la destinazione finale, ma 
anche il tragitto che vi conduce.
In realtà, il Camino raggruppa numerosi itinerari, 
strade, sentieri e tracciati che, da ogni parte d’Eu-
ropa, hanno condotto e conducono i pellegrini fino 
alla tomba dell’Apostolo San Giacomo (ad limina 
Sancti Jacobi), per terminare a Fisterra (Finisterre), 
il punto più occidentale della Spagna peninsulare. È 
un cammino antico e affascinante, come lo è la sto-
ria che ce lo racconta, tramandata dalla testimo-
nianza scritta più antica, quella del Codex Calixtinus 
(1260). Nel suo libro III si racconta della traslazione 
in Galizia delle reliquie dell’apostolo Giacomo il Mag-
giore, della sua sepoltura in Compostela (“Campo di 
stelle”), del rinvenimento della sua tomba e della co-
struzione della prima cattedrale, avvenuta nell’893. 
L’attuale fu iniziata nel 1075, dopo i danneggiamen-
ti inferti dai “mori” di Al-Manzor (997), che però non 
toccarono la tomba dell’Apostolo. Intanto, l’ordine 
cluniacense si fece promotore del pellegrinaggio 

giacobeo, dotando il cammino di ponti, ostelli, ospi-
tali, rifugi, chiese e monasteri a disposizione dei 
pellegrini. Un’opera ancora valida per i pellegrini di 
oggi che sono tornati ad essere numerosi (nel 2017 
furono 301.036).
Il pellegrinaggio religioso dei nostri tempi può con-
tare su numerosissime destinazioni. Si pensi, per 
esempio, ai santuari mariani disseminati in ogni 
nazione del globo terrestre. I mezzi odierni di tra-
sporto facilitano le visite a questi luoghi di fede, che 
si possono compiere in tempi ristretti e con como-
dità. Purtroppo, esse hanno spesso il sapore del 
turismo religioso più che quello del pellegrinaggio 
così come lo conosciamo dai primi secoli dell’era 
cristiana, quando l’unica destinazione del peregri-
nare erano la città santa di Gerusalemme. Allora, il 
recarvisi era un’impresa rischiosa e dispendiosa, 
che richiedeva tempi lunghi e che esponeva il pelle-
grino a non pochi pericoli, tra i quali quello della vita 
e delle malattie. Il Cammino di Santiago, in qualche 
modo, nacque ricalcando quel pellegrinaggio; prese 
la forma, e la mantenne nei secoli fino ad oggi, di un 
vero cammino di fede e di penitenza, caratterizzan-
do un’epoca della nostra storia europea. Non è do-
vuto al caso che il Camino sia stato il primo a riceve-
re la certificazione di “itinerario culturale europeo” 
da parte del Consiglio d’Europa (1987), diventando in 
tal modo un simbolo della volontà politica dell’Euro-
pa di salvaguardare e promuovere i suoi valori fon-
danti. Anche l’UNESCO l’ha riconosciuto, quando lo 
dichiarò patrimonio dell’umanità nel 1993, avendo in 
precedenza attribuito la stessa qualifica alla città 
vecchia di Santiago de Compostela (1985). Goethe, 
pensando a queste antiche vie di pellegrinaggio, ha 
scritto: “L’Europa è nata pellegrinando e la sua lin-
gua è il cristianesimo”.



24 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 25 

domanda di paesaggio, di contatto con la natura, 
di borghi e villaggi, di masserie e prodotti tipici che 
contraddistingue il viaggiatore contemporaneo?
Questa speciale categoria di grandi vie erbose, i 
tratturi, sono stati capaci per secoli di essere strade 
e pascoli insieme, luoghi di insediamento per opifici, 
chiese, taverne e infine centri abitati, motivi di 
sviluppo culturale, sociale ed economico per civiltà 
rupestri e contadine, per insediamenti rurali e piccole 
comunità locali attraversate con cadenza stagionale 
(all’equinozio d’autunno e quello di primavera) da 
mandrie e greggi, dando vita al fenomeno della 
transumanza, sin dai tempi remoti del III sec. a.C. Ma 
già poco più tardi, con la “apparitio” dell’Arcangelo 
Michele in Monte Gargano – che la tradizione 
agiografica fa risalire al 490 d.C. – ha iniziato ad aver 
luogo una strana mescolanza di pastori abruzzesi 
che scendevano verso il Tavoliere delle Puglie e di 
devoti e semplici pellegrini, che hanno attraversato 
insieme la storia nei secoli per contribuire a creare il 
ricco patrimonio di fede, arte e cultura che realizzerà 
nel promontorio garganico uno dei luoghi previlegiati 
della religiosità e della devozione popolari dell’Europa 
medievale, oggi riconosciuto Patrimonio Mondiale 
dell’Umanità dall’UNESCO presso la Grotta Santuario 
di Monte Sant’Angelo.
Non può dunque essere un caso se, sin dalla tarda 
antichità, attorno alle grandi vie di comunicazione si 
sono dislocati importanti santuari tra Daunia, Terra 
di Bari e Salento, convogliando genti, eserciti e merci 
verso il “finisterre” italiano di Santa Maria di Leuca e 
verso la Terrasanta, grazie alla fitta e funzionale rete 
portuale rappresentata dagli imbarchi di Siponto, 
Barletta, Bari, Egnatia, Brindisi, Otranto e Taranto. 
Una terra di transito, la Puglia che già era attraversata 
sin dal tempo dei Romani da due principali arterie di 
scorrimento, l’Appia e la Traiana, cui i tratturi seppero 
offrire una fitta serie di percorsi secondari, “diverticula” 
e sentieri, divenendo un complesso sistema viario in 
grado di alimentare contatti e rapporti fra Nord Europa 
e Mediterraneo, tra Oriente e Occidente.
Furono proprio i tratturi che intersecavano l’antica 
viabilità romana a dar luogo alla cosiddetta “via Sacra 
Langobardorum” – denominazione abitualmente 
usata da molti studiosi moderni, pur essendo 
priva di riscontri nell’epoca medievale – che indica 
la via percorsa dai Longobardi di Benevento per 
raggiungere il santuario dell’Arcangelo. Ma anche 
ad offrire tanti altri itinerari, costituiti da sentieri, 
viottoli e raccordi alternativi o paralleli che, dalle 
rive dell’Adriatico, s’inerpicavano lungo i fianchi 
della “Montagna Sacra” del Gargano.
Scegliendo di viaggiare a piedi, a cavallo o in 
bicicletta, si possono intrecciare l’Itinerario 
burdigalense (333-334) o quello dei luoghi santi di 
Bernardo il Saggio (867-870), degli storici viaggi 

straordinari di Mariano di Nanni da Siena (1431), di 
Gaugello Gaugelli di Pergola (1463) o del letterato 
fiorentino Serafino Razzi (1576), per riscoprire la 
straordinaria spiritualità dei luoghi. Oppure, ancora, 
ripercorrere i passi di Cesare Brandi e del suo 
personale tour in terra di Puglia nel Novecento, in un 
viaggio letterario e artistico immerso nei paesaggi 
delle aree interne e del Mezzogiorno, regioni ricche 
di tesori e di sorprese, tra beni culturali e ambientali 
di grande pregio.
Tutti questi temi sono dal 2011 al centro della 
rassegna “Michaelic”, che riunisce in un partenariato 
di dimensione interregionale e internazionale 
numerosi protagonisti di una filiera che fino a ieri 
è stata considerata immateriale ma che oggi – di 
fronte ai mutamenti di scenario della domanda 
turistica – è diventata la nuova frontiera delle 
esperienze e delle emozioni più ricercate dai 
viaggiatori contemporanei: il culto di San Michele in 
grotta.
La via Micaelica, infatti, è un viaggio nei Santuari 
d’altura più suggestivi, alla scoperta di un patrimonio 
di grotte naturali e di pitture rupestri di fondamentale 
importanza per comprendere la religiosità medievale 
e anche i fondamenti della spiritualità europea: luoghi 
famosi e ammirati in tutto il mondo come il Santuario 
di San Michele a Monte Sant’Angelo, recentemente 
inserito nella lista UNESCO del Patrimonio mondiale, 
e la Sacra di San Michele in Val di Susa. Ma anche 
luoghi di culto spesso sconosciuti ai più, come la 
splendida grotta di Olevano sul Tusciano in provincia 
di Salerno, quella del Monte Monaco di Gioia presso 
Faicchio, vicino a Benevento, o del Monte Tancia in 
Sabina. Per poi trovare straordinarie manifestazioni 
in Puglia: oltre Monte Sant’Angelo vi sono grotte da 
visitare a Cagnano Varano, sul Gargano, così come 
a Minervino Murge, Gravina in Puglia e Putignano nel 
barese.
Senza dimenticare la dimensione internazionale 
della via, sui passi dell’abate islandese Nikulas di 
Munkathvera, che partì dal monastero di Thingor 
in Islanda nel 1151 per recarsi in pellegrinaggio a 
Roma e a Gerusalemme, dove giunse tre anni più 
tardi, nel 1154, lasciandoci un diario accurato nel 
quale descrisse itinerari, varianti di percorso, 
luoghi visitati: oltrepassata Roma, l’abate scelse la 
via Latina, passò da Frascati, Ferentino, Ceprano, 
Aquino, Capua, Montecassino, Benevento, Siponto, 
Barletta, Trani, Bisceglie, Molfetta e Bari.
Una via di grande spiritualità, che potrebbe 
anche rappresentare una proposizione unitaria 
e coinvolgente delle caratteristiche da sempre 
decantate ma mai veramente valorizzate del 
patrimonio comune, soprattutto lungo l’Appennino, 
eccezionale “terra di mezzo” che sembra 
appannaggio riservato ai poeti.

Il tema degli Itinerari culturali e dei Cammini, 
per gli operatori nel settore della valorizza-
zione dei Patrimoni culturali e del Turismo, 

sta progressivamente uscendo dall’oblio nel 
quale negli anni passati si è trovato ad essere 
confinato.
Si è ormai consapevoli che pur se gli effetti in 
termini numerici ancora non incidono in modo 
sostanziale nei dati dell’incoming nel nostro 
Paese, dato peraltro parziale perché ancora di 
difficile quantificazione (Bambi B., Iacobelli S., 
in c.s.), la riflessione sul tema assume un im-
portante rilevo nel dibattito politico legato alla 
valorizzazione dei territori.
La realizzazione di un Cammino pone oggi inter-
rogativi diversi rispetto al passato sia in termini 
di ricerca applicata al tema, sia per le esigenze 
di governance dei territori attraversati. 
Molti sono dunque i percorsi normativi che sono 
stati attivati, spesso con innovazioni di metodo 
interessanti (si veda la legge regionale sui Cam-
mini nel Lazio, RCL Lazio), stimolati dall’impe-
gno delle comunità locali, dell’associazionismo 
e del terzo settore che hanno permesso di dar 
vita ad interessanti azioni di programmazio-
ne territoriale, divenendo così vere e proprie 
piattaforme normative dalle quali far nascere 
pianificazioni di sistema e una programmazio-
ne socio-culturale coerente e non omologante 
(Bozzato S., in cs).  
L’effetto di questo dinamismo normativo è mi-
surabile nel fiorire di nuove proposte di Itinerari 
culturali, non sempre coerenti con le realtà lo-
cali, ma comunque esemplificativo di un nuova 
fase di sviluppo. 
Si sente pertanto oggi la necessità di creare 
linee di comune intervento non snaturando la 

STUDIARE
E REALIZZARE 
UN CAMMINO
Simone Bozzato
Università degli studi di Roma “Tor Vergata”



26 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 27 

forte vocazione che spinge alla riscoperta di un 
Cammino e che ne rinnova quotidianamente i 
presupposti per viverlo, gestirlo e manutener-
lo, per arrivare a codificare la sua progressiva 
messa a valore.
Questa esigenza di codificazione dei processi 
attuativi appare tanto più importante nel suo 
percorso istitutivo poiché la scelta di far nasce-
re un Cammino, pur partendo dalla riscoperta 
del valore spirituale presente in una comunità, 
diviene sempre più spesso un percorso parte-
cipato di tutela e valorizzazione territoriale e 
paesaggistica.
Le Comunità dei “viaggiatori lenti sospingono 
lungo percorsi e itinerari di senso un numero 
esponenzialmente crescente di persone, cia-
scuna con la propria motivazione, con le pro-
prie specifiche esigenze e con una propria pro-
pensione di spesa.
Anche gli itinerari sono diversificati per tipolo-
gia, per estensione e per tematismo ma, nell’in-
sieme, costituiscono un’opportunità di sviluppo 
per i territori che va molto oltre l’aspetto eco-
nomico, generando fattori di crescita sociale 
quali: favorire l’incontro tra culture diverse, sti-
molare il decoro dei paesaggi e dei contesti, re-
stituire centralità alle aree interne ed ai luoghi 
considerati “minori”, incoraggiare il recupero di 
riti e tradizioni abbandonate, attivare la con-
sapevolezza della tutela e della valorizzazione 
del patrimonio comune, promuovere la cultura 
dell’accoglienza, sostenere la qualificazione dei 
servizi alla persona, lavorare sulla fruizione e 
sull’accessibilità per ridurre il divario sociale e 
favorire l’inclusione, contrastare l’abusivismo e 
le diverse forme di disagio e criminalità” (Bozza-
to S., Ceschin F.M., Ferrara G., 2017, pg. 9).
Non sfugga che già nella definizione del termi-
ne “Il cammino è la forma di viaggio più antica e, 
insieme, più lenta. […] la lentezza del cammino, 
che consente ricerca interiore e compenetra-
zione con i paesaggi, conoscenza e relazione, 
non è dunque soltanto in linea con una più mo-
rigerata ricerca di sostenibilità dei flussi turisti-
ci, ma un vero e proprio “stile di vita”, più ancora 
che di viaggio. 
[…] molti Cammini nascono con vocazione spi-
rituale nel senso più ampio del termine: ricerca 
del “sé” e del trascendente, di una riconcilia-
zione con il creato e con la dimensione fisica e 

dell’anima che si compie, attraverso le Tappe 
conquistate ogni giorno, con l’arrivo alla mèta. 
Frequentemente santuari o luoghi di culto, i 
punti terminali dei Cammini si caratterizzano 
per una forte connotazione mistica ed una sug-
gestione mitica, anche per il luogo in cui sono 
collocati: su vette di montagne impervie, sul 
mare alla “fine delle terre”, a presidio e testimo-
nianza della conquista, di luoghi dove l’Uomo si 
reca - spesso dall’alba dei secoli - per incontra-
re il trascendente, l’altro, sé stesso.
È dunque una particolare fattispecie di Itine-
rario, strutturato nel rispetto di specifiche esi-
genze dell’homo viator (viandante o pellegrino, 
comunque camminatore), fortemente integra-
to con l’identità dei luoghi e con la loro storia, 
cultura e attualità (idem, pg. 45).
Realizzare un Cammino significa dunque, prima 
ancora di dar vita alle procedure di costruzione 
dello stesso, porsi con grande umiltà in relazio-
ne al o ai territorio/i di riferimento e alle rela-
tive comunità locali, non abbandonando mai il 
fruitore che deve essere e restare il protagoni-
sta di questa esperienza, creando le condizioni 
di inclusività utili a far sentire il viaggiatore un 
residente temporaneo, in una consapevole co-
munità ospitale.
Sotto l’egida della sostenibilità, della responsa-
bilità e dell’esperienzialità non va dimenticato 
che sono le persone che fanno, rappresentano, 
interpretano, costituiscono un Cammino, attra-
verso il superamento dell’autoreferenzialità, al-
tro fattore nodale delle comunità consapevoli, 
che proprio perché forti di un propria consape-
volezza sono pronte a confrontarsi con culture 
altre.
Non va trascurato che ogni atto di costruzione 
deve passare per fattori di ricerca che richie-
dono approfondimento e mai improvvisazioni. 
In progettualità così complesse che intercetta-
no interessi intimi dei territori, che vogliono far 
emergere la polisemia dei paesaggi attraversati 
facendo emergere quella relazione inscindibile 
tra la dimensione ambientale e l’opera dell’uo-
mo, il mutamento culturale e dei processi ri-
chiede coerenza, consapevolezza e tempo. 
I Cammini rappresentano, nella visione sin qui 
sostenuta, fattori unificanti per i territori e ‘co-
stringono’ gli operatori, anche economici, che 
vivono queste realtà, a misurarsi tra loro in una 

logica fortemente vocata a combattere i pro-
cessi di de-frammentazione territoriale.
In sostanza non si può pianificare la nascita di 
un Cammino se non si ha un’etica del luogo atta 
a dotarsi di strumenti sia sotto il profilo gestio-
nale, sia promozionale che possano dar vita ad 
un modello organizzativo capace di costruire 
esperienze di viaggio. 
L’elogio alla lentezza del Cammino come forma 
di fruizione passa anche dalla comprensione 
dei problemi oggettivi che rendono la costru-
zione di un Cammino azione complessa ma 
qualificante per le comunità.
In primo luogo non è opportuno prescindere 
dalla comprensione delle esigenze del fruitore, 
non basta dargli lo status di cittadino tempora-
neo, serve comprende che ha delle necessità 
pratiche, per molti versi analoghe ai residenti 
o ad altre forme di turismo, per altri profonda-
mente differenti: si muove spesso a piedi in un 
territorio per lui nuovo, con le cautele e preca-
rietà di chi attraversa da estraneo un territorio 
ignoto. Ha pertanto bisogno di comprendere 
con speditezza come assolvere le sue esigen-
ze di camminatore: quali i servizi a sua disposi-
zione, alloggi, guide, operatori specializzati; ha 
necessità di sentirsi in sicurezza e di ricevere 

informazioni qualificate e facilmente compren-
sibili; non è disposto a vivere un’esperienza fal-
sificata o ancor peggio disneyficata.
Per arrivare a standard turistici che rappresen-
tino al meglio le esigenze sostenute non ci si 
può affidare all’improvvisazione, si rende indi-
spensabile creare figure professionali che sia-
no in grado di cogliere e rispondere alle diverse 
necessità sin qui segnalate.
Formare figure professionali così duttili non è 
cosa facile, richiede la creazione di figure pro-
fessionali specializzate sintetizzabili nel “tutor 
di itinerario”, le cui competenze riescono a co-
gliere al meglio i valori delle “comunità di ere-
dità” attraversate e a restituirle al viaggiatore 
in modo coerente con lo spirito del percorso 
intrapreso (Ceschin F. M., 2108). 
Studiare e realizzare un Cammino, conoscerne 
il valore spirituale, la configurazione del territo-
rio che lo accoglie, dar vita ad una restituzione 
della complessità paesaggistica che lo rappre-
senta per comunicarlo al meglio, fare della co-
munità un attore attivo, implica responsabilità, 
approfondimento e conoscenza.
 
simone.bozzato@uniroma2.it

BIBLIOGRAFIA ESSENZIALE

• Bambi B., Iacobelli S., Il sistema locale di Cammini e Itinerari culturali per la promozione del turismo so-
stenibile e di qualità nelle zone rurali: un esempio di metodologia di progettazione nella Provincia di Arezzo 
– Toscana (Italia), in c.s.;
• Becheri E., Maggiore G. (a cura di), Rapporto sul Turismo Italiano, Napoli, Rogiosi editore, 2016;
• Berti E., Itinerari culturali del consiglio d’Europa tra ricerche di identità e progetto di paesaggio, Firenze, 
University Press, 2012; 
• Bozzato S., Geografie variabili in un Meridione in “cammino”. Gli itinerari culturali tra mancate Rivoluzioni e 
Riforme (queste sì slow!), in c.s.;
• Bozzato S., Ceschin F.M., Ferrara G., Del Viaggio lento e della mobilità sostenibilità 2017, Itinerari, paesaggi, 
Territori, Esperienze, Exorma editore, Roma, 2017;
• Bozzato S., (a), Mezzogiorno e sviluppo Euro-Mediterraneo. Gli Itinerari Culturali per una nuova visione terri-
toriale, in Documenti geografici, Roma, II-2016, pp.71-88;
• Bozzato S., (b), Verso sud, alla ricerca di identità e differenze, in L’Appia ritrovata in cammino da Roma a 
Brindisi, (a cura di) P. Rumiz, R. Carnovalini, A. Scillitani, I. Zambon, A. Politano, Società Geografica Italiana, 
Roma, 2106, pg. 63;   
• Ceschin F.M., Non è petrolio. Edizione speciale aggiornata anno del patrimonio culturale 2018, Bari, Claudio 
• Grenzi Editore Libri, 2018;
• Costa N., Testa S., Web marketing e destinazione ospitale - Teorie e metodi per la promozione e commer-
cializzazione dell’esperienza turistica, Milano, Mondadori, 2012;
• Di Paola e Candilera M., Un moderno pellegrino sulla via Francigena del Sud, Roma, Aracne Editore, 2014;



28 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 29 

Zaino e borraccia, pantaloni lunghi e corti, 
scarponcini e bastone...tutto è pronto per 
una grande avventura. Ma perché mettersi 

in cammino?
È questa la domanda che molte persone curio-
se si fanno quando, lungo le campagne, vedono 
camminare centinaia di ragazzi curvi sotto il peso 
dei propri zaini in assolate giornate estive o co-
perti da mantelle impermeabili durante qualche 
temporale.
La risposta varia da persona a persona: sempre 
però possiamo associare la motivazione a qual-
cosa che parte dal cuore come esigenza e ricerca 
di qualcosa di autentico. Semplificando l’argo-
mento possiamo rispondere alla domanda affron-
tando tre temi: la lentezza, la natura e il rapporto 
con le persone.
Innanzi tutto c’è il desiderio grande di ritornare 
alla lentezza: in un momento in cui tanti ragazzi 
sono chini sui propri cellulari e corrono in fretta 
immersi in tanti impegni, il cammino può essere 
un grande strumento per ritrovarsi e riprendere 
“il Tempo giusto” mettendo al centro la persona.
Poi c’è il grande amore per la natura: camminare 
dentro i boschi e le pianure è un grande aiuto per 
i ragazzi che molto spesso hanno il desiderio di 
cercare qualcosa che li riporti all’incontro con il 
Creato.
Infine lungo il cammino si possono incontrare 
tante persone di età molto diversa pronti in tem-
pi rapidi, a raccontare con gioia la propria vita, le 
proprie storie, i dolori e le grandi esperienze con-
fidando aneddoti e segreti che venivano portati 
dentro di sé da anni. L’arricchimento aumenta 
anche con l’incontro delle persone che vivono nei 
luoghi dove passa la Via i quali accolgono e a volte 
“soccorrono” con piccoli gesti, i viandanti in cam-
mino.
La Via di Francesco è un concentrato di tutte 
queste dinamiche aiutate con forza da un gran-
de filo conduttore che è la vita di San Francesco. 
Lungo la Via, infatti, è frequente trovare storie ed 
episodi legati al mondo del giovane di Assisi che 
sono attuali ancora oggi per i ragazzi di questo 
terzo millennio. Forte ad esempio è il legame tra 
Assisi e Gubbio: città dell’amicizia, accoglienza e 
riconciliazione.
I luoghi su cui i piedi del pellegrino si posano, sono 
gli stessi che hanno rallegrato il cuore puro e sem-
plice di San Francesco; in tanti paesi vengono con-
servate le parole e la memoria di alcuni importanti 
episodi della vita del Santo Patrono d’Italia.

CAMMINI
DI SAN FRANCESCO:

PROPOSTA
DI CAMMINO

Simone Minelli
Diocesi di Gubbio - Ufficio tempo libero pellegrinaggi,

turismo e sport



30 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 31 

Nello scorso mese di agosto la diocesi di 
Vicenza ha proposto ai giovani tre possi-
bili esperienze per vivere l’incontro con 

Papa Francesco in vista del Sinodo dei Vescovi. 
Il Santo Padre ha convocato i giovani italiani 
al Circo Massimo perché desiderava ascoltar-
li, dare loro spazio ed incontrarli e così anche 
duecento giovani vicentini hanno percorso in 
modi diversi la Romea Strata, l’antica via che i 
pellegrini percorrevano dal nord-est d’Europa, 
e quindi anche d’Italia, per andare a Roma. 
Anche i moderni pellegrini hanno raggiunto 
Roma con lo spirito di chi desidera farsi incon-
trare, conoscere, lasciarsi stupire dal Signore 
Gesù e vuole darsi un tempo per sé, per abitare 
le profondità del proprio cuore. 
Il cammino smuove ogni pellegrino e lo pone 
davanti ad aspetti di sé che non conosce, 
ma per chi crede diventa il luogo privilegiato 
dell’incontro con Dio, tanto che il pellegrinag-
gio è una pratica diffusa da secoli ed appar-
tiene alle tre principali religioni monoteiste. 
Da Badia Polesine a Pistoia hanno dunque 
camminato i giovani della proposta Potente, 
dove hanno incontrato quelli partiti da Ospi-

tale di Fanano con la proposta Intensa. Insie-
me sono partiti in pullman per la capitale.
A Roma hanno poi incontrato gli altri che, non 
potendo camminare, hanno voluto almeno 
partecipare all’incontro con Papa France-
sco e sono arrivati in pullman direttamente a 
Roma con la proposta Fulminante. 
Per tutti questi giovani è stata comunque 
un’esperienza importante e profonda: la Ro-
mea Strata, progetto dell’Ufficio Pellegrinag-
gi - Diocesi di Vicenza, permette di attraver-
sare luoghi storicamente significativi della 
penisola italiana. Si incontrano luoghi di una 
bellezza senza tempo e i polmoni spirituali ri-
chiamano espressamente il pellegrino ad una 
dimensione altra. Talvolta chi parte non ha 
una esplicita domanda di fede, ma incontra-
re qualcuno che si prende cura del pellegri-
no che arriva, smuove interiormente nuove, 
positive e profonde domande anche a livello 
spirituale. 
Vale la pena camminare…per incontrare e 
riscoprire quel Gesù fatto uomo che cammi-
nava lungo le strade della Palestina ed oggi 
continua con noi. 

ROMEA STRATA:
PROPOSTA DI CAMMINO
di Sinibaldi don Raimondo
Direttore Ufficio Pellegrinaggi - Diocesi di Vicenza

Chi cammina lungo la Via di Francesco? Princi-
palmente giovani provenienti dalle tante città 
d’Italia e dal mondo intero, coppie che si pre-
parano al matrimonio, animatori parrocchiali e 
scout hanno desiderio di camminare lungo la Via 
per vivere e rinnovare le dimensioni e gli equili-
bri anzidetti.  Persone che camminano per cer-
care o confermare la propria fede, atei, studenti 
e direttori di banca, cassaintegrati o titolari di 
alberghi, liberi professionisti o pensionati.
Ancor più concretamente la Via di Francesco 
propone un cammino che ha come meta la tom-
ba di San Francesco in Assisi attraverso due di-
rettrici: quella del nord con partenza da La Ver-
na e quella del Sud con inizio da Roma. 
La Via del Nord può essere coperta con 10 tap-
pe: le prime sono nell’ambiente montano tosca-
no e poi in quello umbro molto più dolce e ricco 
di colline attraversando città come Sansepol-
cro, Gubbio, Città di Castello oppure piccoli bor-
ghi come Citerna, Valfabbrica e Pietralunga. Un 
itinerario di quasi 200 km.
La Via del Sud invece è più lunga e prevede in media 
14 tappe per un totale di oltre 270 km. Sul percorso 
della Via del sud, da Roma a Rieti, si cammina pia-
cevolmente lungo le antiche vie consolari mentre 

da Rieti ad Assisi si entra nelle aree collinari umbre 
e alcune salite diventano impegnative. 
Come sulle principali vie di pellegrinaggio nel 
Mondo, anche la Via di Francesco propone al 
viandante il rilascio della “Credenziale del pel-
legrino”: uno speciale passaporto che distingue 
i pellegrini da altri viaggiatori e che è necessa-
rio per usufruire di alcuni luoghi di accoglienza. 
Viene timbrata sui luoghi di sosta ed abilita a ri-
cevere il Testimonium (attestato che comporta 
l’avvenuto pellegrinaggio) presso il sacro Con-
vento di Assisi alla Statio Peregrinorum (ufficio 
del pellegrino).

Per informazioni e dettagli è possibile consultare 
alcune, guide tra cui “La Via di Francesco” (ed. 
Terre di Mezzo) scritta da Gianluigi Bettin, Nico-
la Checcarelli e il Vescovo Ausiliare di Perugia 
Mons. Paolo Giulietti. Internet propone vari siti 
e blog tra i quali www.viadifrancesco.it e www.
piccolaccoglienzagubbio.it dove trovare infor-
mazioni utili per prepararsi al meglio allenando 
non solo i muscoli, ma anche il cuore come sede 
delle emozioni e dei sentimenti che sicuramente 
lungo un cammino come questo vengono stimo-
lati ed esercitati.



32 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 33 

SARDEGNA.
LODI ALLE TORRI

di Gabriele e Michele Gaio

SARDEGNA. MARINA DI SAN VERO MILIS.
Lodi alle Torri è un’iniziativa estiva rivolta ai turisti che scelgono il 
territorio del Sinis (Oristano) come meta delle loro ferie durante i mesi 

di luglio e agosto. Abbiamo chiesto a don Ignazio Serra, parroco di San Vero 
Milis e Delegato per la pastorale del Turismo e del Tempo libero, di aiutarci a 
saperne di più in merito.

QUANDO E DOVE NASCE LODI ALLE TORRI? 
La proposta Lodi alle Torri ha visto la luce per la prima volta il 20 luglio 2015. Si 
trattava di una risposta alla domanda su: “Che cosa c’è da vedere? Problem, 
solution. Perché non proporre un percorso che leghi terra, mare e cielo? Na-
sce così l’idea di far conoscere il territorio, a passo lento, lungo la costa oc-
cidentale del centro Sardegna. L’iniziativa venne accolta con favore dai locali 
e soprattutto dai turisti. Dopo 4 anni, i cammini sono cresciuti di numero (8) 
per un totale di 50 km. Si va dalla Torre di Pittinuri (Cuglieri) a quella di San 
Giovanni di Tharros (Cabras).

QUINDI LODI ALLE TORRI PER SOTTOLINEARE L’ASPETTO SPIRITUALE
DEL METTERSI IN CAMMINO?
Sì, la proposta si è connotata non solo come movimento lento nel Sinis ma 
pure come momento di preghiera. Sostiamo sempre per la celebrazione 
delle lodi, in un contesto dove la natura genera stupore e lode in un angolo 
dell’Isola poco antropizzato, bello e selvaggio.

LODI ALLE TORRI SI DECLINA IN TRE VERBI:
CAMMINARE, AMMIRARE E LODARE.
Sì, tre verbi che riassumono Lodi alle Torri. Il cammino come metafora del-
la vita: l’uscire da noi, l’incontro, i nuovi orizzonti relazionali che si vengono 
a creare, la consapevolezza che non siamo noi a fare i cammini ma sono i 
cammini a fare noi; e, poi ecco, la gioia del saper ammirare, aprendosi alla 
meraviglia che suscita il Sinis, dove la novità, il silenzio e la bellezza parlano 
in profondità al cuore; e, infine, la lode e il grazie, che dinanzi all’Arca della 
creazione, affiorano spontanei.

CHI E QUANTI VI PARTECIPANO?
In gran parte sono turisti, per lo più vengono dal nord della Penisola. Non 
mancano i giovani e le famiglie con i bambini al seguito. La fascia oraria va 
dalle 7:00-9:00 del mattino; per il numeri dei partecipanti desideriamo stare 
entro i 10, massimo 20 per volta. 

OLTRE AL MOMENTO DI PREGHIERA,
CI SONO ANCHE MOMENTI DI NARRAZIONE E DI RIFLESSIONE? 
Sì, certo. Si tratta sempre d’interventi brevi nei quali si offrono cenni storici, 
ad esempio, sulle torri saracene oppure sulla flora della penisola del Sinis; 
si raccontano aneddoti; inoltre, dal 2018 Lodi alle Torri si fa eco dell’encicli-
ca Laudato Si’ di Francesco.  Chi vi prende parte è invitato a far suo l’invito 
di Francesco sulla cura e custodia della Casa comune, la madre terra. Non 
manca la recita della preghiera alla Terra e la proposta di abbracciare l’invito 
a realizzare nel quotidiano i piccoli gesti contenuti nel paragafo 211 dell’enci-
clica. Ecco perché allora ci è piaciuto battezzare l’esperienza come Laudato 
Sinis, dove la geografia di un posto diventa trampolino per riflettere sull’im-
pegno a favore della Terra e di  ogni vita che la abita.   

LODI ALLE TORRI È ANCHE SOCIAL? 
Non potrebbe essere diversamente. Vi si trovano gli eventi ovvero date e iti-
nerari, foto, video, le tante storie di chi è già venuto e di chi prima o poi verrà a 
camminare, ammirare e lodare con noi ogni lunedì di luglio e agosto.



SPECIALE 

GIOVANI



LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 37 

Dal 7 al 10 Agosto 2018 noi giovani della dioc-
esi di Sulmona - Valva siamo stati pellegrini, 
insieme ai giovani, ai sacerdoti e ai vescovi 

delle diocesi di L’Aquila e di Avezzano e, dopo aver 
percorso circa 55 Km a piedi, siamo arrivati a Roma, 
dove, nelle giornate dell’11 e 12 Agosto, abbiamo vis-
suto, insieme ad altre migliaia di giovani provenienti 
da tutta Italia, l’incontro con papa Francesco. Ognu-
no è partito con il proprio bagaglio, uno zaino carico 
dell’essenziale per vivere al meglio il proprio cam-
mino. Ma oggi cosa c’è nella borsa? Che cosa ripor-
tiamo nelle parrocchie?
Nelle nostre menti rimarranno sempre impressi i 
sorrisi e gli abbracci degli abitanti dei paesi che ci 
hanno accolto lungo il percorso e, in particolare 
i volti degli abitanti di Onna, prima tappa del cam-
mino, uno dei paesi più colpiti dal terremoto del 
2009, che ancora oggi vive attraverso le macerie, 
veri e propri monumenti del dolore, che, nonos-
tante tutto, non riescono a seppellire le parole di 
speranza e fede dei cittadini. Negli occhi ci sono il 
brivido dell’altezza e del senso di “vuoto pieno” del 
Gran Sasso, le distese verdi, i cieli stellati di Campo 
Imperatore, l’ombra dei boschi e il sole sulle strade. 
Nelle gambe e nei piedi sentiamo la fatica della sal-
ita e della discesa dalla montagna. Nei cuori con-
serviamo l’immagine del Santuario di San Gabriele, 
meta accogliente e sicura, l’arrivo al Circo Massimo 
e le due giornate trascorse a Roma nell’abbraccio di 
una folla immensa e nelle parole di papa Francesco, 
dono prezioso per tutti. Un cammino, quello per-
corso, che ci ha svuotato di cose e riempito di vita 
vissuta, esperienze ed emozioni indimenticabili. 

PELLEGRINI
SULLA STRADA DEI SOGNI

Maria Chiara Carrozza
Diocesi di Sulmona

Anche la Pastorale Giovanile dell’Arcidioce-
si di Campobasso-Bojano (Molise) ha preso 
parte all’incontro nazionale dei giovani con 

Papa Francesco, tenutosi l’11 agosto al Circo Massi-
mo a Roma, con la Messa e l’Angelus in Piazza San 
Pietro la domenica del 12 agosto. Per un incontro di 
tale portata è stata necessaria, però, una prepara-
zione che comprendesse un cammino sia spiritua-
le che fisico per noi giovani molisani, per arrivare a 
Roma con la giusta carica e la giusta intensità. Per 
questo la diocesi ha proposto due momenti di ritiro 
per i giovani: il primo tenutosi nel santuario di Ca-
stelpetroso dal 3 al 6 agosto, dove il vescovo Padre 
Giancarlo Bregantini, don Francesco Labarile e don 
Pasquale Elia hanno guidato gli esercizi spirituali ai 
giovani iscritti, tutti incentrati sul tema del “disce-
polo amato” nel Vangelo di Giovanni. Ad ogni cate-
chesi mattutina, sempre incentrate sui momenti 
salienti della vita di relazioni di Gesù, Giovanni e gli 
altri apostoli, seguivano gruppi di condivisione e di 
preghiera. Il tutto è culminato con un’adorazione 
eucaristica “no-stop” nella notte tra il 5 e il 6 agosto, 
dove tutti i giovani, i sacerdoti e il vescovo si sono 
alternati in piccoli gruppi di ora in ora per fare com-
pagnia allo stesso Gesù incontrato ore prima du-

rante le meditazioni bibliche. Il giorno del 6 agosto 
infatti è cominciato molto presto, con la Messa alle 
7 del mattino proprio sul luogo dell’apparizione della 
Madonna dell’Addolorata, che si trova alla stazione 
finale della Via Matris alle spalle del meraviglioso 
Santuario dell’Addolorata di Castelpetroso, patrona 
del Molise. Tutt’altro stile spirituale, invece, quello 
che ha contraddistinto gli intensissimi giorni dell’8, 
9 e 10 agosto, in cui i giovani hanno camminato lun-
go le strade naturali, boschive e di montagna di gran 
parte del piccolo territorio molisano, per un totale di 
circa 60 km. Ogni mattina di cammino è cominciata 
con un rosario, mezz’ora di silenzio interiore e tan-
ta buona volontà. Il resto della giornata veniva tra-
scorsa cantando e scherzando tra un paesaggio e 
un altro, attraversando anche numerosi borghi mo-
lisani, dove col sostegno dei cittadini locali è stato 
possibile conoscere le realtà storiche delle piccole 
chiese locali, molte delle quali risalgono a secoli an-
tecedenti il medioevo. Questo il senso di tutto ciò: 
camminare con i piedi e con il cuore nella preghie-
ra della gioia, e soprattutto con la lentezza che una 
giusta preparazione spirituale richiede in simili oc-
casioni.

IN CAMMINO CON MARIA.
L’ESPERIENZA IN MOLISE

Camillo Barone
Diocesi di Campobasso-Boiano



38 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 39 

Circa 3000 giovani pugliesi si sono 
recati a Roma dall’11 al 12 agosto 
per partecipare alla grande festa, 

al Circo Massimo e in piazza san Pietro, 
con papa Francesco. Seguendo l’invito 
della pastorale giovanile italiana, questi 
ragazzi, prima di giungere a Roma, han-
no camminato percorrendo strade locali, 
accompagnati da alcuni sacerdoti della 
Pastorale giovanile e dai loro Vescovi. 
Hanno fatto esperienza della fatica, del-
le dinamiche di gruppo, dell’amicizia; si è 
trattato di un percorso di grande testi-
monianza di fede. Come ha sottolineato 
S. E. mons. Santoro, Arcivescovo di Ta-
ranto, “ciò che ha mosso questi giovani 
non è la militanza politica o un generico 
impegno sociale; la molla che ha spinto i 
giovani dal Papa è il desiderio che la vita 
abbia una pienezza al di là del consumo e 
dell’effimero in esperienze di solidarietà, 
di rispetto della terra, dell’accoglienza 
reciproca, costruendo ponti e non muri”. 
Così racconta Gabriella: “Io e tutti i ra-
gazzi della Pastorale Giovanile di Taran-
to, i seminaristi, i sacerdoti e gli educa-
tori, abbiamo vissuto l’esperienza dei 
cammini per alcune strade del territorio 
tarantino. Un pellegrinaggio a piedi, sen-
za le comodità offerte dalle solite vacan-
ze, è stata l’occasione per metterci alla 
prova, modificare le nostre abitudini, 
lasciare spazio ai sogni, alle insicurezze, 
ai nostri limiti, alla ricerca dell’essen-
ziale. Abbiamo sperimentato il sentirci 
parte del Creato attraverso il contatto 
con la natura, la fatica del cammino, gli 
imprevisti, l’importanza del prossimo e 
del farsi prossimo, la condivisione, l’a-
micizia, l’ascolto, la fiducia in se stessi e 

negli altri, la bellezza dello stare insieme 
e l’accoglienza da parte delle comunità 
parrocchiali che ci hanno ospitati con 
tanta generosità.
Attraverso le varie tappe nelle comunità 
abbiamo avuto l’occasione di ascoltare 
catechesi, di riflettere, di confrontarci, 
di vivere i sacramenti della Riconciliazio-
ne e dell’Eucarestia, di fare esperienza 
di Chiesa, di vivere un cammino dentro 
il cammino di tutta la Chiesa diocesana. 
Durante la Veglia di preghiera, il Santo 
Padre ci ha incoraggiati a sognare, a non 
lasciarci prendere dal pessimismo, a non 
accontentarci “del passo prudente di chi 
si accoda in fondo alla fila”. “Durante l’An-
gelus, ci ha esortati ad essere sempre 
“protagonisti nel bene”, dicendo che “non 
basta non fare il male per essere un buon 
cristiano; è necessario aderire al bene e 
fare il bene”, ad essere coraggiosi e ap-
passionati, camminando nella carità e 
nell’amore.
Al termine di questa significativa espe-
rienza posso dire che è proprio vero: il 
cammino è metafora della vita. Un cam-
mino che parte da una ricerca, con un 
programma, verso una meta, ma sempre 
aperto all’imprevedibile.
Altrettanto importante è stato il momen-
to del rientro. Come i discepoli di Em-
maus, che “partirono senza indugio e fe-
cero ritorno a Gerusalemme” (Lc 24,33), 
così ciascun pellegrino è ora chiamato 
a dare testimonianza del Signore Risor-
to nella quotidianità della propria vita a 
partire dall’incontro con Lui e dalla gioia 
della fraternità e della comunione speri-
mentata durante il cammino”.

PER
MILLE STRADE

Mons. Luigi Romanazzi
Direttore Diocesano di Taranto per la Pastorale del tempo libero, turismo e sport

Incaricato Regionale per la Puglia per la Pastorale del tempo libero, turismo e sport



40 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 41 

Ogni cammino è un’opportunità: 
un’opportunità di (ri)scoperta di sé. 
Il cammino che ci ha visti protagoni-

sti questa estate, dal 6 all’8 agosto, da Ca-
stiglione di Sicilia a Trecastagni ha avuto 
questo significato per molti di noi, singo-
larmente, e per i responsabili che si sono 
ritrovati a conoscere aspetti ancora non 
noti dei ragazzi che hanno accompagnato 
sulla via.

“La via dei tre santi martiri” è un cammino 
ben più lungo di quello che abbiamo per-
corso noi ma che, nel nostro piccolo, ci 
ha dato modo di vivere, nel nostro tempo, 
le esperienze che hanno caratterizzato il 
cammino dei tre giovani Alfio, Filadelfo e 
Cirino: il volersi incamminare verso Lui, 
sapendo di dover affrontare le salite e le 
discese, percorsi bui attraverso le galle-
rie della ferrovia dismessa, momenti di 
stanchezza nel cammino e momenti in 
cui mettere da parte la nostra stanchezza 
per dare aiuto ai fratelli che camminava-
no insieme a noi; il confronto, il dialogo, il 
conoscersi reciprocamente, i tanto attesi 
“punti di ristoro”.
La sveglia all’alba per lodare tutti insieme 
Dio, nella preghiera delle lodi, nel canto, 
nella gioia per poi partire consapevoli del 
percorso che avremmo dovuto affronta-
re. La nostra guida, il nostro responsabile 
diocesano, pronto a segnare il cammino 

per noi tutti, ad indicarci la via da seguire 
con la collaborazione dei sacerdoti che 
conoscevano bene i sentieri che abbia-
mo percorso. Le “safety car” che si dava-
no il cambio per dare supporto, acqua, 
cibo, durante tutto il cammino. L’ospi-
talità delle parrocchie che ci hanno ac-
colto per il pranzo, la cena e il pernotta-
mento. La condivisione della stanchezza 
della notte.

In questo cammino, ognuno ha trovato il 
suo posto, il suo passo. Nella bellezza e 
nella difficoltà di questo cammino, ho (ri)
scoperto il mio posto: rimanere ultima 
accanto ai giovani della mia diocesi. Ul-
tima per dare aiuto e supporto a quanti, 
per un motivo o per un altro, rimanevano 
indietro, lontani dal gruppo, per soccor-
rere, con il kit che avevo nello zaino, co-
loro che durante il cammino accusavano 
dolori e malesseri. Ultima per dare fidu-
cia e coraggio a coloro che rallentavano il 
passo, vinti dalla stanchezza. Ultima per 
essere sicura che tutti raggiungessero la 
meta, per godere del silenzio del cammi-
no tenendo fisso lo sguardo su di loro che 
camminano verso Lui, consapevole che 
non importa quale sia il passo della nostra 
andatura durante il cammino: l’importan-
te è mantenerlo costante, perseverare e 
lasciarsi aiutare dagli altri quando ne av-
vertiamo il bisogno.

CAMMINO
DEI SANTI MARTIRI ALFIO,

FILADELFO E CIRINO.
SICILIA

don Roberto Fucile
Incaricato Regionale per la Sicilia della pastorale del tempo libero, turismo e sport



42 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 43 

DUCCIO
di BONINSEGNA
“Maestà”
Cristo ad Emmaus 

Museo dell’Opera del Duomo 
SIENA -1308 – 1311
13Ed ecco, in quello stesso giorno due di 

loro erano in cammino per un villaggio di nome 
Èmmaus, distante circa undici chilometri da Ge-
rusalemme, 14e conversavano tra loro di tutto 
quello che era accaduto. 15Mentre conversavano 
e discutevano insieme, Gesù in persona si avvi-
cinò e camminava con loro. 16Ma i loro occhi erano 
impediti a riconoscerlo. 17Ed egli disse loro: “Che 
cosa sono questi discorsi che state facendo tra 
voi lungo il cammino?”. Si fermarono, col volto 
triste; 18uno di loro, di nome Clèopa, gli rispose: 
“Solo tu sei forestiero a Gerusalemme! Non sai 
ciò che vi è accaduto in questi giorni?”. 19Doman-
dò loro: “Che cosa?”. Gli risposero: “Ciò che ri-
guarda Gesù, il Nazareno, che fu profeta potente 
in opere e in parole, davanti a Dio e a tutto il po-
polo; 20come i capi dei sacerdoti e le nostre auto-
rità lo hanno consegnato per farlo condannare a 
morte e lo hanno crocifisso. 21Noi speravamo che 
egli fosse colui che avrebbe liberato Israele; con 
tutto ciò, sono passati tre giorni da quando que-
ste cose sono accadute. 22Ma alcune donne, delle 
nostre, ci hanno sconvolti; si sono recate al mat-
tino alla tomba 23e, non avendo trovato il suo cor-
po, sono venute a dirci di aver avuto anche una 
visione di angeli, i quali affermano che egli è vivo. 
24Alcuni dei nostri sono andati alla tomba e hanno 
trovato come avevano detto le donne, ma lui non 
l’hanno visto”. 25Disse loro: “Stolti e lenti di cuore 
a credere in tutto ciò che hanno detto i profeti! 
26Non bisognava che il Cristo patisse queste sof-

ferenze per entrare nella sua gloria?”. 27E, comin-
ciando da Mosè e da tutti i profeti, spiegò loro in 
tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui. 
28Quando furono vicini al villaggio dove erano di-
retti, egli fece come se dovesse andare più lon-
tano. 29Ma essi insistettero: “Resta con noi, per-
ché si fa sera e il giorno è ormai al tramonto”. Egli 
entrò per rimanere con loro. 30Quando fu a tavola 
con loro, prese il pane, recitò la benedizione, lo 
spezzò e lo diede loro. 31Allora si aprirono loro gli 
occhi e lo riconobbero. Ma egli sparì dalla loro vi-
sta. 32Ed essi dissero l’un l’altro: “Non ardeva for-
se in noi il nostro cuore mentre egli conversava 
con noi lungo la via, quando ci spiegava le Scrit-
ture?”. 33Partirono senza indugio e fecero ritorno 
a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici 
e gli altri che erano con loro, 34i quali dicevano: 
“Davvero il Signore è risorto ed è apparso a Si-
mone!”. 35Ed essi narravano ciò che era accaduto 
lungo la via e come l’avevano riconosciuto nello 
spezzare il pane.

Lc 24, 13-35

ARTISTA
Duccio di Boninsegna, pittore, nasce a Siena nel 
1255 circa. Poco sappiamo della sua vita, i scarsi 
dati biografici e le notizie sulla sua attività arti-
stica provengono prevalentemente da documen-
ti ritrovati. Si possono ricostruire gli incarichi 
ricevuti di opere per enti pubblici, le sue vicen-
de personali, da cui si riscontra un carattere in-
sofferente alle regole, irrispettoso delle norme e, 
per questo, spesso soggetto a multe e penali da 
parte delle autorità. La prima committenza risale 
al 1285, una grande tavola in Santa Maria Novella, 
a Firenze. La sua attività tuttavia si svolge per la 
maggior parte nella città di Siena dove, per l’o-
pera del duomo, realizza una pala d’altare, la più 
grande del duecento, nota come la “Maesta”. De-
terminante in gioventù l’incontro con Cimabue 
nella cui bottega conosce Giotto. A Roma e ad 
Assisi invece riceve e matura la sua formazio-
ne artistica. Una cronaca, da un documento del 
tempo, racconta che il 9 giugno del 1311 ci fu una 

STUPORE
CHE CAMMINA

Padre Antonio Genziani



44 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 45 

processione, con grande partecipazione di po-
polo e di autorità cittadine, per il trasferimento 
della “Maestà” dalla bottega dell’artista al duomo 
di Siena.
Nella parte anteriore di questa pala d’altare è raf-
figurata la “Madonna in trono col bambino, angeli 
e santi”; nella parte posteriore, in 26 scene, c’è la 
storia della “Passione di Cristo”, che comprende 
la tavola dell’Apparizione a Emmaus.
È il capolavoro di Duccio, il vertice della sua pit-
tura. Nella sua complessità culturale racchiude 
proposizioni e interpretazioni delle sue idee sul-
la pittura: dalla rappresentazione dello spazio 
architettonico, ispirata a idee proposte da Giot-
to, all’uso della luce, proveniente sempre da una 
parte, che dà tridimensionalità ai soggetti; dai 
gesti ed espressioni dei personaggi, alla scelta 
dei colori, più vivi di quelli di Cimabue: i rossi di 
Siena, inventati da Duccio e gli ori della tradizio-
ne bizantina, felice connubio tra Oriente e Occi-
dente, che annunciava già la pittura “gotica” di 
Gentile da Fabriano. Duccio di Boninsegna muore 
nel 1318; la data però non è certa perché, da un 
documento, risulta ancora in vita nel 1319.

OPERA
In questa tavola viene raffigurato Gesù che appa-
re a due discepoli sulla strada di Emmaus. Nell’i-
conografia tradizionale questo episodio culmi-
na nella locanda quando Gesù si fa riconoscere 
nello spezzare il pane. Duccio ha invece privile-
giato il momento del cammino di Gesù con Cleo-
pa e il suo compagno in cui uno dei discepoli, in 
una bellissima invocazione, dice: “Resta con noi 
perché si fa sera…”. I due non hanno ancora ri-
conosciuto, nel pellegrino, il maestro, però han-
no una sensazione, un‘intuizione interiore che dà 
loro fiducia, espressa nei volti protagonisti di un 
amorevole intreccio di sguardi con Gesù. Hanno 
abbandonato la tristezza e lo invitano con gli oc-
chi del cuore; ora guardano un volto, il volto che 
apre loro gli occhi. La tavola di Duccio è com-
posta da pochi elementi: da una parte Gesù e i 
due discepoli in cammino, come per dar risalto al 
tema del viaggio tanto caro all’evangelista Luca, 
dall’altra Emmaus, un villaggio fortificato con le 

1 Come esprime bene Marie Balmary, Il camminare insieme ci permette di essere “abbastanza vicini per comprendersi, abbastanza 
differenti per sorprendersi” .
2 Nella Bibbia il “2” è un numero importante che ricorre frequentemente; ad esempio, la validità di una testimonianza era legata 
alla concorde dichiarazione di due testimoni. Come non ricordare il passo del Vangelo di Matteo: “dove sono due o tre riuniti nel mio 
nome io sono in mezzo a loro” (18,20) in cui il “2” è il numero basilare per formare una comunità riunita nel nome di Gesù. E ancora ci 
ricorda quando gli apostoli iniziano il cammino nel mondo per far conoscere Gesù e diffondere la sua parola: “Allora chiamò i dodici 
ed incominciò a mandarli a due a due”.
3 Qualche esegeta suggerisce una etimologia originale. Kleopas deriverebbe da pas, tutto, e kleos, notizia. Questo discepolo sarebbe 
dunque uno che sa tutto, che è al corrente di ogni cosa. Poi in verità gli manca l’essenziale.

mura e una porta di accesso, come le cittadelle 
fortificate del Medioevo. Il tutto è reso con do-
vizia di particolari. La strada è in salita, il paese 
è su uno sperone di roccia; come non ricordare 
Gesù che dice ai suoi discepoli: voi siete la casa 
sulla roccia. 

GESÙ IL VIANDANTE
In questo pannello Gesù è a sinistra, indossa una 
tunica e un mantello di pelo animale, ha la bi-
saccia, il cappello, il bastone e la conchiglia sul 
petto: è l’abbigliamento tipico di un pellegrino 
medioevale che si recava al santuario di San Gia-
como di Compostela. Al tempo di Duccio erano 
frequenti i pellegrinaggi in questo luogo di devo-
zione spagnolo.
Gesù si trova dietro ai due discepoli, ha rallentato 
il passo, non vuole imporre la sua presenza e fa 
come se volesse andare più lontano, continuare 
il viaggio. Uno dei due discepoli, invece, lo invita 
a fare ancora un tratto di strada con loro e a en-
trare nel villaggio.
Gesù guarda attentamente il discepolo più gio-
vane e la direzione che gli sta indicando, verso 
quella soglia ancora da attraversare, dove av-
verrà il riconoscimento. Ci piace pensare a Gesù, 
che con i due discepoli ha spezzato il primo pane, 
quello della “Parola”, che diventa  loro “compa-
gno”1; bello il significato etimologico della parola, 
da: cum - panis,  occorre mangiare il pane insie-
me per essere compagni. Ora non sono più ne-
cessarie le parole perché la “Parola” si farà gesto, 
gesto di amore. Gesù, con la mano destra, sem-
bra acconsentire all’invito del discepolo di entra-
re per compiere quel gesto che darà la possibilità 
ai discepoli di riconoscerlo.

CLEOPA
Cleopa e il suo compagno sono i due protagonisti2 
del racconto di Luca. Ci piace identificare Cleo-
pa3 nel discepolo più giovane perché, da sempre, 
è di ogni giovane l’intraprendenza, l’intuizione, il 
coraggio. Cleopa ha il passo più spedito dei due, 
è avanti e si rivolge al viandante con l’invocazio-
ne che è una preghiera: “resta con noi…”. Il suo 

sguardo verso Gesù è profondo e tutto il suo es-
sere, il suo corpo, sembra invitare a contemplare 
il volto di Gesù: il suo è uno sguardo pieno di no-
stalgia, racchiude il desiderio di chiedere a Gesù 
di non andare via, mentre i loro sguardi si incon-
trano e fissano un istante senza fine.
Cleopa, con il suo manto rosso che dice tutta la 
passione e l’ardore della sua giovane età, ci ren-
de partecipi di questo momento con delicatezza 
e decisione.

L’ALTRO DISCEPOLO
L’altro discepolo ha i capelli bianchi, appoggia 
la sua mano sulla spalla di Cleopa, ha bisogno di 
qualcuno per sostenersi, per avere ancora spe-
ranza, e il verde del suo mantello simboleggia 
questo suo desiderio.
I due sembrano fondersi, guardano il viandante 
ma i loro sguardi sono quelli di chi non ha fidu-
cia nella vita, perché il futuro non è più pieno di 
speranza.
Il discepolo è certamente attratto dal viandante, 
dal suo modo di parlare, ma non è convinto pie-
namente, come se pensasse: forse mi sto illuden-
do ancora una volta, non voglio più vivere tra delu-
sione e speranza.
Anche l’osservatore di questa tavola può condi-
videre questo dilemma interiore: i pensieri dei 
discepoli sono i nostri e nostre le loro perples-
sità; forse l’evangelista Luca non cita il nome del 
secondo discepolo perché il lettore possa identi-
ficarsi in lui. Chi di noi, almeno una volta, non ha 
vissuto questo sentimento?

IL VILLAGGIO
DI EMMAUS
Duccio ha dato molto rilievo al villaggio di Em-
maus dedicandole meta superficie del pannello. 
Nei testi medioevali Emmaus era denominata 
“castellum”, un castello fortificato, e così Duc-
cio l’ha rappresentata, protetta da mura e da una 
porta di accesso.
La strada che conduce a Emmaus è in salita e 
lo sforzo che si fa quando si sale, rappresenta 
l’impegno nel cammino che porta alla fede e che 
dà la possibilità di vedere tutto da una prospet-
tiva nuova, quella di Dio. Emmaus si presenta ai 
viandanti nella sua imponenza e solidità; è una 
fortezza che ha le fondamenta sulla roccia. Per 
entrare c’è da varcare una soglia per scoprire 
quello che non si vede dall’esterno: le vie, le case, 
gli abitanti. Notiamo che nella rappresentazio-

PREGHIERA

A tutti i cercatori
del tuo volto,
mostrati, Signore;
a tutti i pellegrini
dell’assoluto,
vieni incontro, Signore;
con quanti si mettono
in cammino
e non sanno dove andare
cammina, Signore;
affiancati
e cammina con tutti
i disperati
sulle strade di Emmaus;
e non offenderti
se essi non sanno
che sei
tu ad andare con loro,
tu che li rendi inquieti
e incendi i loro cuori;
non sanno
che ti portano dentro:
con loro fermati
poiché si fa sera
e la notte è buia e lunga,
Signore.
David Maria Turoldo



46 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 47 

don Gionatan De Marco

ne di Emmaus non vi è proporzione e ordine ma 
contrasto e diversità: colori chiari e scuri, por-
te, finestre, selciato irregolari nella forma e nella 
disposizione; l’antro buio, sullo sfondo della por-
ta. Emmaus qui assume un significato metafori-
co: entrare per quella porta, attraversare l’antro 
buio, rappresenta per i discepoli il passaggio nel 
mistero della fede, significa superare la materia-
lità e la ragione. Per noi tutti evoca il cammino da 
percorrere per conoscere veramente e scoprire 
la luce, la verità.

L’ORO
Nella pala della “Maestà” Duccio ha fatto largo 
uso di oro; anche in questa tavola lo sfondo è 
in oro, sostituisce completamente il paesaggio. 
L’uso di questo colore era molto diffuso perché 
simboleggiava il colore del sole.
Per i cristiani la Luce era la luce della Verità e ogni 
volta che si voleva richiamare la divinità, attra-
verso l’arte, si impiegava l’oro. L’oro come prota-
gonista, non semplice sfondo, materia capace di 
trasfigurare e rendere eterno il reale. La doratura 
sullo sfondo è la rappresentazione di questa luce 
sacra il cui effetto si amplificava nella penombra 
delle chiese illuminate solo dalle candele.
Nell’arte sacra l’oro, sinonimo di regalità, veniva 
offerto a Dio, era il modo migliore per dimostrare 
la propria devozione.

APPROCCIO
VOCAZIONALE
LASCIARSI
ACCOMPAGNARE… DALL’ ALTRO
Jean Guitton scrive: “se fosse necessario rinun-
ciare a tutto il Vangelo per una sola scena in cui 
esso sia interamente riassunto, certo non esiterei 
a indicare quella dei discepoli di Emmaus”.
Nell’icona dei discepoli di Emmaus è riassunta la 
parabola della vita, è un racconto in cui dialogano 
fede e speranza, gioia e dolore, felicità e tristezza. 
Gran parte del Vangelo di Emmaus ci narra del 
viandante, Gesù, che si avvicina ai discepoli, 
cammina con loro, si pone all’ascolto delle loro 
illusioni, del loro disinganno; i due, convinti del 
fallimento della sequela del maestro, hanno at-
traversato giorni bui; delusi e sconfitti sono pie-
gati dalla paura. 
Gesù li va a cercare, torna in mezzo a loro, rin-
4 Evangelii gaudium n.169
5 Sinodo deriva da due parole greche: syn = “insieme” e hodos che vuol dire “strada” o “via “, significa “camminare insieme”.

nova il suo rapporto di amore, spezza con loro il 
pane della parola: risveglia in loro la “nostalgia” 
di Dio e una preghiera viene spontanea dal cuore 
dei due: “resta con noi perché si fa sera”.
Emmaus diventa metafora del desiderio di Dio in 
ognuno di noi: lasciarsi accompagnare, allora, è 
la condizione per scoprire una dimensione spi-
rituale che è all’origine di ogni vocazione, come 
della vita. In questo itinerario insieme, chi ac-
compagna, come Gesù nel rapporto con i disce-
poli, si basa sulla parola di Dio, la medita a lungo, 
prega per far conoscere la strada, la voce di Dio. 
Si adatta ai bisogni e alle necessità del compa-
gno, lascia libertà di scelta; ma allo stesso tem-
po, l’accompagnato deve porsi nella disponibili-
tà ad accogliere e, con umiltà e fiducia, lasciarsi 
guidare perché diventi un viaggio verso la maturità 
della fede che conduce a decidere in libertà e re-
sponsabilità, secondo il progetto pensato da Dio.
Come Gesù, l’accompagnatore si prende a cuo-
re la storia della persona e crea dentro di sé lo 
spazio per accoglierla, custodirla e ripresentarla 
trasfigurata dallo sguardo della fede.
A questo proposito riportiamo le parole di Papa 
Francesco: “La Chiesa dovrà iniziare i suoi membri 
– sacerdoti, religiosi e laici – a questa “arte dell’ac-
compagnamento”, perché tutti imparino sempre a 
togliersi i sandali davanti alla terra sacra dell’altro 
(cfr Es 3,5). Dobbiamo dare al nostro cammino il 
ritmo salutare della prossimità, con uno sguardo 
rispettoso e pieno di compassione ma che nel me-
desimo tempo sani, liberi e incoraggi a maturare 
nella vita cristiana”4.
Accompagnare l’altro è un’arte e l’altro è una ter-
ra sacra da accogliere con cura e attenzione. Se 
desideriamo che nella Chiesa ci siano giovani ca-
paci di scegliere, discernere secondo il progetto 
di Dio, è necessario avere persone preparate a 
condurre questo cammino, perché accompagna-
re è un’arte che si apprende e si perfeziona, che 
trasforma e conduce alla soglia dell’incontro con 
Gesù; è un grande segno di amore. Camminare in-
sieme, accompagnare alla ricerca di Dio, richiede 
di conoscere e accogliere, come umili discepoli, 
gli insegnamenti di Gesù, unico, vero maestro.

La Chiesa si sta preparando al Sinodo5 del 2018 
dal titolo ”I giovani, la fede e il discernimento vo-
cazionale”. Che sia un cammino con i giovani e 
per i giovani, per fare strada insieme, per nutrirci 
della sua Parola e farci compagni di viaggio.

RECENSIONI

Scritto nel 1983, “La scoperta 
della lentezza” narra la storia 
di John Franklin, vissuto tra il 

XVIII e il XIX secolo e divenuto uno 
dei più grandi esploratori artici in-
glesi.
Pur soffrendo di un handicap che 
gli rallentava i movimenti, ciò non 
gli ha impedito di far carriera nel-
la marina e trascorrere la vita nei 
mari. 
Nello scritto di Nadolny, la lentezza 
finisce per diventare avventura e 
acquista così un significato critico 
particolare se è rapportato alla no-
stra società dove la lentezza pare 
non trovare posto.
A dieci anni John Franklin (1786-
1847), non riesce ancora ad afferra-
re la palla che gli lanciano i compa-
gni. 
Capisce, non capisce. 
Stenta a esprimersi. 
Un disadattato, si direbbe. 
Eppure, John riflette e accumula 
nella memoria, costruisce dentro 
di sé, lentamente, una sicurezza in-
crollabile. 
A quattordici anni è pronto per ini-
ziare l’inarrestabile ascesa che lo 
vedrà ufficiale di marina sulle navi 
da guerra britanniche, poi al segui-
to di spedizioni scientifiche nell’Ar-
tico canadese, quindi governatore 
della colonia penale della Tasmania 
ed esploratore del leggendario pas-
saggio a nord-ovest. 
Tra rigore illuministico e ironia ro-
mantica, “La scoperta della lentez-
za” irride alla cieca convulsione del 
nostro vivere attuale. 

LA SCOPERTA
DELLA LENTEZZA
DI STEN NADOLNY

Libro



48 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 49 

Nell’ambito degli Itinerari cul-
turali, dei cammini e del 
viaggio lento e sostenibile, il 

presente volume si colloca come 
primo “Libro bianco” sul tema. 
Una pubblicazione che approfondi-
sce il quadro attuale e i sistemi di 
riferimento nazionali e internazio-
nali, indica termini condivisi, af-
fronta il tema dell’identificazione 
dei fruitori e propone criteri fon-
dativi sui quali imperniare la pro-
gettazione degli  itinerari e il loro 
sviluppo, offrendo linee guida che 
possono rappresentare un vero e 
proprio strumento operativo per 
addetti ai lavori e un’interessan-
te lettura per gli appassionati del 
camminare lento. 
Gli autori gettano le basi per pro-
seguire poi nella ricerca di metodi 
e contenuti che integrino e amplino 
il modello fin qui analizzato e siste-
matizzato. Un percorso verso sce-
nari ancora da disegnare e futuri 
possibili, certi che la mobilità lenta 
e il turismo sostenibile siano para-
digmi utili per ciò che il nostro Pa-
ese dovrebbe continuare a essere: 
un crocevia di culture, una cerniera 
tra l’Europa e il Mediterraneo, ca-
pace di riconoscere il ruolo cardine 
della bellezza nei propri percorsi di 
sviluppo. 
Questo libro è il frutto di un proces-
so partecipato che ha mosso i suoi 
primi passi nell’ambito del progetto 
di cooperazione internazionale Cult 
Routes, per poi diventare un Board 
Nazionale degli Itinerari, delle Rot-
te, dei Cammini e delle Ciclovie. 
Con l’adozione delle Linee Guida re-
datte da “Cammini d’Europa”, è ini-
ziato un confronto attraverso tavoli 
di lavoro tematici che hanno svilup-
pato il Meeting annuale “All Routes 
Lead to Rome” e l’idea di “Verso 
Sud: Valorizzazione, Esperienza, 
Rete, Servizi, Ospitalità”.

DEL VIAGGIO LENTO
E DELLA MOBILITÀ
SOSTENIBILE
di BOZZATO – CESCHIN – FERRARA

Libro

IL CAMMINO
PER SANTIAGO
Regia di EMILIO ESTEVEZ

Film

La visione di questo film, firmato da 
Emilio Estevez, è l’esempio di un ci-
nema di  umanità intimamente con-

nesse, nell’ambito di un rapporto tra padre 
e figlio interrotto da tempo e che parados-
salmente solo la morte riuscirà a rendere 
pieno e compiuto dal percorrere Il Cammino 
per Santiago.
È determinante in questo film la terza col-
laborazione del regista con il padre, il noto 
attore hollywoodiano Martin Sheen, asso-
luto primo interprete.
La trama narra di Tom, un medico america-
no di successo, che passa la sua terza età 
tra lo studio dove lavora e il campo da golf, 
dove si distrae con i colleghi. 
Qui un giorno viene raggiunto dalla notizia 
che suo figlio Daniel, quarantenne, è rima-
sto ucciso da un temporale sui Pirenei. 
Giunto in Europa per recuperare le spoglie 
del figlio, Tom scopre che Daniel aveva in-
trapreso il Cammino di Santiago de Com-
postela, il percorso di 900 chilometri tra 
Francia e Spagna che i pellegrini percor-
rono a piedi, tappa dopo tappa, mossi da 
motivazioni personali anche molto diverse 
fra loro. 
Con la scatola delle ceneri del figlio nello 
zaino, Tom decide di camminare al posto di 
Daniel e di portare a termine il suo viaggio. 
Il mondo per Tom assumerà contorni più 
delineati, riconoscibili, così come il figlio 
che gli apparirà letteralmente lungo la 
strada quasi a suggerirgli un altro modo di 
vivere e concepire la vita.
Lungo la via, l’incontro con tre inattesi 
compagni di strada lo strapperà alla solitu-
dine e lo costringerà all’esperienza, perché 
“la vita non si sceglie, si vive”.
Come il cammino per il protagonista, il 
film non fa miracoli e non nasconde le sue 
debolezze, ma è una visione che merita e 
commuove al tempo stesso
Il Cammino di Santiago dunque come pel-
legrinaggio per eccellenza, una storia 
millenaria che nei secoli è passato da una 
esclusiva valenza di carattere cristiana a 
rito di espiazione e purificazione ormai tra-
sversale, che unisce slanci religiosi con vo-
lontà di rinascita intimamente personale.



50 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 51 

Convegno Nazionale e Celebrazione della
XXXIX Giornata Mondiale del Turismo

Sulle vie del Turismo,
dello Sport
e dei Pellegrinaggi

S. Maria di Leuca - De Finibus Terrae
27 - 29 settembre 2018



52 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 53 



54 | LUOGHI E CAMMINI DI FEDE LUOGHI E CAMMINI DI FEDE | 55 



www.luoghiecamminidifede.it


