
 

QUARESIMA  2014 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MESSAGGIO DEL VESCOVO 

 

 

 

 

 



 2

 

Care sorelle e cari fratelli, 

questo tempo ci aiuta a tornare davanti al Signore dalla dispersione della nostra 

vita, per riscoprire la nostra realtà di donne e uomini fragili, bisognosi di 

misericordia, di perdono, di amore. Nella vita soffriamo di tante paure, a volte 

esse si impossessano di noi, ci fanno soffrire, ci isolano dagli altri, e il mondo si 

popola di estranei e di nemici. Oggi il Signore ci viene incontro, ci parla, ci 

chiede di tornare a lui con tutto il cuore. E per prima cosa il Signore raduna il 

suo popolo, la comunità: “Radunate il popolo, indite un’assemblea solenne; 

chiamate i vecchi, riunite i fanciulli, i bambini lattanti, esca lo sposo dalla sua 

camera e la sposa dal suo talamo”. Il Signore vuole che in questo tempo siamo 

insieme, siamo un popolo, non individui separati, soli, magari in contrasto con 

gli altri. Abbiamo bisogno che il Signore ricostituisca il suo popolo, abbiamo 

bisogno di tornare ad essere il suo popolo, la sua famiglia, abbiamo bisogno che 

le nostre città e i nostri paesi siano comunità, non luoghi di solitudine, senza un 

centro e un cuore.  

   Ma come essere un popolo? Come tornare a essere comunità nei luoghi dove 

viviamo, quando a volte fuggiamo gli altri, ci chiudiamo in noi stessi, siamo 

sempre di fretta, non ci ascoltiamo e non ci parliamo con pazienza, non 

abbiamo mai tempo perché presi da noi stessi? Il Signore ci conosce, 

comprende la nostra fragilità e le nostre paure. Il mercoledì delle Ceneri la 

Chiesa ripropone l’antico rito delle ceneri, che sono state poste sul nostro capo, 

mentre il sacerdote ripeteva: “Ricordati che sei polvere e in polvere tornerai”. 

Sì, siamo polvere, uomini e donne deboli, per quanto uno si sforzi di mostrarsi 

forte agli altri. Il Signore sa anche che la vita è a volte dura, non ci lascia tempo 

per fermarci. In questo tempo ci accoglie di nuovo, vorrebbe aiutarci, guarire il 

nostro cuore, farlo riposare con lui. Il Vangelo dell’inizio della Quaresima ci 

indica due modi di vivere. C’è chi vive per essere ammirato, considerato, 



 3

apprezzato, nel bene e nel male. Infatti c’è persino chi fa del male, chi si 

impone sugli altri con prepotenza pur di essere ammirato e considerato. Basta 

pensare alla criminalità organizzata, in cui “uomini di onore” si diventa se si è 

forti e non si ha paura neppure di uccidere. Ma questo vale spesso anche nella 

vita di ogni giorno. L’uomo e la donna esteriori vogliono sempre essere al 

centro e vorrebbero che gli altri dessero loro l’attenzione che meriterebbero. Si 

arrabbiano e si intristiscono quando questo non avviene. Un mondo pieno di 

apparenza, di esteriorità. Ci si giudica e si guarda tutto dall’esterno, dall’aspetto 

fisico, dalla ricchezza, dalla forza, dalla capacità di imporsi sugli altri… Un 

mondo senza misericordia, perché chi guarda gli altri dall’esterno li giudica 

secondo quello che riesce a vedere, di solito quasi niente di vero! E infine un 

mondo pieno di protagonismi, di gente che farebbe di tutto pur di essere al 

centro dell’attenzione. Questo avviene anche tra i cristiani. Per questo Gesù 

torna in mezzo a noi e ci indica come vivere questo tempo, parlandoci 

dell’elemosina, della preghiera e del digiuno. 

L’elemosina 

Vogliamo essere il popolo della misericordia? L’elemosina, cari amici, è il 

gesto semplice della misericordia, è il gesto della gratuità assoluta. Quando si fa 

l’elemosina nessuno si aspetta che chi la riceve dia qualcosa in cambio.  Per 

questo l’elemosina è raccomandata anche dalle grandi religioni mondiali. In un 

mondo che ci abitua a dare per ricevere e in cui tutti ci aspettiamo sempre il 

contraccambio di attenzione, di amore, di qualcosa che diamo, di tempo che 

spendiamo, l’elemosina mostra che tutti siamo chiamati a dare con gratuità, e 

che la gratuità ci dona la libertà del cuore dal giudizio, dall’ansia, dall’attesa di 

essere contraccambiati. Il contraccambio lo abbiamo già nel gesto di dare 

gratuitamente, lo abbiamo nella misericordia. Per questo Gesù invita: 

“Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date”.  Il libro del Siracide dice a 

proposito dell’elemosina: “L’acqua spegne il fuoco acceso, l’elemosina espia i 

peccati” (3,30).  E un antico scrittore cristiano anonimo del II secolo scrive: 



 4

“Buona cosa è l’elemosina come penitenza dei peccati. Il digiuno vale più della 

preghiera, ma l’elemosina conta più di ambedue: «La carità copre una 

moltitudine di peccati» (1 Pt 4,8). La preghiera, fatta con animo puro, libera 

dalla morte, ma è beato colui che è trovato perfetto mediante l’elemosina. 

Questa infatti libera dal peccato.” In questo tempo cresca in noi l’attenzione ai 

bisognosi, ai poveri, alle famiglie in difficoltà, agli anziani. Ricordiamo sempre 

che nessuno è così povero da non poter aiutare uno più povero di lui. Così ci 

esorta Papa Francesco nel messaggio per la Quaresima: “Questo tempo di 

Quaresima trovi la Chiesa intera disposta e sollecita nel testimoniare a quanti 

vivono nella miseria materiale, morale e spirituale il messaggio evangelico, che 

si riassume nell’annuncio dell’amore del Padre misericordioso, pronto ad 

abbracciare in Cristo ogni persona. Potremo farlo nella misura in cui saremo 

conformati a Cristo, che si è fatto povero e ci ha arricchiti con la sua povertà”. 

E  nell’Evangelii Gaudium (“La gioia del Vangelo”) parla dell’elemosina 

“come esercizio concreto della misericordia” (n. 193).  

 

La preghiera 

La preghiera apre e guarisce il cuore. Lo apre al Signore, lo accorda con i 

sentimenti di Gesù, ci insegna le sue parole, i suoi gesti di amore. Gesù invita 

alla preghiera personale; “nella tua camera”, dice il Vangelo. Cari fratelli, 

preghiamo di più, meditiamo la Parola di Dio per entrare nel cuore di Dio, per 

imparare i sentimenti e i gesti di Gesù. Se ogni giorno leggessimo anche poche 

righe del Vangelo, saremmo tutti migliori, diversi, impareremmo la 

misericordia, libereremmo il cuore dai rancori, dal male che a volte  ci opprime, 

dalla tristezza, dall’egoismo. La preghiera apre il cuore al prossimo, soprattutto 

a chi ha bisogno, rende attenti agli altri, ci rende come Gesù che sapeva 

ascoltare, parlare, sanare le ferite del dolore e della malattia. La preghiera ha 

una grande forza di riconciliazione. Dice Gesù: “Se due di voi sulla terra si 

accorderanno per chiedere qualunque cosa, il Padre mio che è nei cieli gliela 



 5

accorderà. Perché dove sono due o tre riuniti nel mio nome, lì sono io in mezzo 

a loro” (Mt 18,19-20). E nella preghiera riceviamo il perdono di Dio, la sua 

misericordia. Non lasciamo passare questo tempo senza confessare il nostro 

peccato, perché possiamo ricevere il perdono nel Sacramento della 

Riconciliazione. Ci sarà proposto un giorno particolare per soffermarci davanti 

al Santissimo Sacramento e chiedere perdono confessando il nostro peccato. Il 

mondo ha bisogno di più preghiera. Approfittiamo di questo tempo prezioso per 

pregare di più da soli e insieme. Penso in particolare alla Via Crucis e alla 

Settimana Santa, attraverso cui il Signore sofferente ci mette di fronte al dolore 

del mondo.  

 

Il digiuno 

Infine il digiuno. Certo la Chiesa invita in Quaresima al digiuno materiale, dal 

cibo, dal possesso, dalla smania di avere, dal correre ogni domenica a comprare 

invece di partecipare alla Santa Messa. Passiamo meno tempo nei centri 

commerciali e un po’ più di tempo con Gesù e saremmo tutti più felici. Ma c’è 

bisogno anche di un digiuno spirituale, un digiuno da se stessi, dal proprio io, a 

cui siamo tutti attaccati e che difendiamo ad ogni costo. Il digiuno libera dalla 

prigione dell’io, che rende la vita e il mondo meno umani. Vorrei ricordare che 

all’Assemblea Diocesana di settembre abbiamo deciso di praticare il digiuno 

della lingua o, come direbbe papa Francesco, dalle chiacchiere. In questo 

tempo, smettiamo di sparlare, di mormorare, di giudicare, di lamentarci, di 

denigrare. Se abbiamo qualcosa da dire a qualcuno, prendiamoci la 

responsabilità di dirlo all’interessato, non agli altri. La Bibbia chiama questo 

atteggiamento “correzione”. Il resto fa solo male e diffonde unicamente giudizi 

e condanne. “Le chiacchiere uccidono”, ha detto papa Francesco. Ed è proprio 

vero! Ciascuno di noi lo sa bene.  

 



 6

Cambiare se stessi 

   Cari amici, come vedete, in questo tempo ci viene offerta una grande 

opportunità: rientrare in se stessi, imparare a donare con gratuità vivendo la 

misericordia, pregare di più, digiunare. Ci potremmo chieder se tutto questo è 

possibile. Ognuno davanti a Gesù e alle sue parole porta le sue giustificazioni e 

fa fatica a prendere una decisione. Questo è il tempo delle decisioni, è il tempo 

per cambiare se stessi. Imponendo le ceneri sul capo il sacerdote può 

pronunciare una seconda frase: “Convertitevi e credete al Vangelo”. Sono le 

prime parole di Gesù riportate dal vangelo di Marco. Siamo fragili, deboli. 

Eppure il Signore ha tanta fiducia in noi e ci chiede di convertirci, cioè di 

cambiare noi stessi, perché la nostra forza è in lui, nell’amicizia con lui. Per 

praticare l’elemosina, la preghiera, il digiuno, ciascuno deve accettare perciò di 

cambiare se stesso credendo al Vangelo e meno in se stesso. Perché? Perché ne 

abbiamo bisogno, perché ne ha bisogno il mondo, perché ne hanno bisogno i 

poveri e gli oppressi. Scrive Martin Buber, un grande scrittore ebreo del secolo 

scorso: “Cominciare da se stessi: ecco l'unica cosa che conta. In questo preciso 

istante non mi devo occupare di altro al mondo che non sia questo inizio. Ogni 

altra presa di posizione mi distoglie da questo mio inizio, intacca la mia 

risolutezza nel metterlo in opera e finisce per far fallire completamente questa 

audace e vasta impresa. Il punto di Archimede a partire dal quale posso da parte 

mia sollevare il mondo è la trasformazione di me stesso”.  Non abbiamo paura 

di accettare questa sfida. Essa, ogni qual volta la inizieremo, ci renderà felici, 

perché ci avvicinerà al Regno di Dio, alla presenza di Dio in mezzo a noi.  

   Incamminiamoci insieme, come popolo di Dio, come la comunità di Gesù, i 

suoi amici, verso la Settimana Santa di Passione, morte e resurrezione del 

Signore. Come i discepoli, facciamoci guidare da lui, ascoltiamolo, 

riconosciamo la nostra fragilità e confessiamo il nostro peccato, perché la 

Pasqua sia davvero per ognuno e per tutti noi insieme una forza di vita e di 

resurrezione pur ancora in mezzo al dolore e alla sofferenza del mondo. 



 7

Ringraziamo il Signore perché non ci abbandona mai, ci sostiene con la sua 

misericordia, ci perdona e ci guida nelle difficoltà.  

   Vi ripropongo per la riflessione un bel testo di San Pietro Crisologo, vescovo 

di Ravenna nella prima parte del V secolo, che già vi avevo letto lo scorso 

anno, perché aiuti ciascuno di noi in questo tempo:  

“Tre sono le cose, tre, o fratelli, per cui sta salda la fede, perdura la 

devozione, resta la virtù: la preghiera, il digiuno, la misericordia. Ciò per cui 

la preghiera bussa, lo ottiene il digiuno, lo riceve la misericordia. Queste tre 

cose, preghiera, digiuno, misericordia, sono una cosa sola, e ricevono vita 

l'una dall'altra. Il digiuno è l'anima della preghiera e la misericordia la vita del 

digiuno. Nessuno le divida, perchè non riescono a stare separate. Colui che ne 

ha solamente una o non le ha tutte e tre insieme, non ha niente. Perciò chi 

prega, digiuni. Chi digiuna abbia misericordia. Chi nel domandare desidera di 

essere esaudito, esaudisca chi gli rivolge domanda. Chi vuol trovare aperto 

verso di se il cuore di Dio non chiuda il suo a chi lo supplica. 

Chi digiuna comprenda bene cosa significhi per gli altri non aver da 

mangiare. Ascolti chi ha fame, se vuole che Dio gradisca il suo digiuno. Abbia 

compassione, chi spera compassione. Chi domanda pietà, la eserciti. Chi vuole 

che gli sia concesso un dono, apra la sua mano agli altri. E’ un cattivo 

richiedente colui che nega agli altri quello che domanda per se. O uomo, sii tu 

stesso per te la regola della misericordia. Il modo con cui vuoi che si usi 

miseri-cordia a te, usalo tu con gli altri. La larghezza di misericordia che vuoi 

per te, abbila per gli altri. Offri agli altri quella stessa pronta misericordia, che 

desideri per te. 

Perciò preghiera, digiuno, misericordia siano per noi un'unica forza 

mediatrice presso Dio, siano per noi un'unica difesa, un'unica preghiera sotto 

tre aspetti. Quanto col disprezzo abbiamo perduto, conquistiamolo con il 

digiuno. Immoliamo le nostre anime col digiuno perchè non c'è nulla di più 



 8

gradito che possiamo offrire a Dio, come dimostra il profeta quando dice: 

"Uno spirito contrito è sacrificio a Dio, un cuore affranto e umiliato, tu, o Dio, 

non di- sprezzi" (Sal 50, 19). 

O uomo, offri a Dio la tua anima ed offri l'oblazione del digiuno, perchè sia 

pura l'ostia, santo il sacrificio, vivente la vittima, che a te rimanga e a Dio sia 

data. Chi non dà questo a Dio non sarà scusato, perchè non può non avere se 

stesso da offrire. Ma perchè tutto ciò sia accetto, sia accompagnato dalla 

misericordia. Il digiuno non germoglia se non è innaffiato dalla misericordia. Il 

digiuno inaridisce, se inaridisce la misericordia. Ciò che è la pioggia per la 

terra, è la misericordia per il digiuno. Quantunque ingentilisca il cuore, 

purifichi la carne, sràdichi i vizi, semini le virtù, il digiunatore non coglie frutti 

se non farà scorrere fiumi di misericordia. 

O tu che digiuni, sappi che il tuo campo resterà digiuno se resterà digiuna la 

misericordia. Quello invece che tu avrai donato nella misericordia, ritornerà 

abbondantemente nel tuo granaio. Pertanto, o uomo, perchè tu non abbia a 

perdere col voler tenere per te, elargisci agli altri e allora raccoglierai. Dà a te 

stesso, dando al povero, perchè ciò che avrai lasciato in eredità ad un altro, tu 

non lo avrai.” 

(Dai «Discorsi» di san Pietro Crisologo, vescovo, Disc. 43; PL 52, 320 e 322) 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
Immagine di copertina - Duccio di Buoninsegna, Lavanda dei Piedi  

 




