2012 - finalmente la fine?
Le “profezie” dei Maya sulla fine del mondo

Michael Fuss

1 Il neo-indigenismo ossia Mayanismo

Di fronte alla complessita dei problemi della cultura occidentale (cfr.: I’attuale crisi finanziaria) che destano preoccupazione
a livello individuale - sociale - cosmico, si scorge "una mano invisibile". Nella Storia dell'astronomia (1750) Adam Smith, ben
noto economista, scrive: "In tutte le religioni politeiste, tra i selvaggi cosi come nei primi tempi dell’antichita pagana, sono
solo gli eventi irregolari della natura che vengono attribuiti all'azione ed al potere dei loro dei. Il fuoco scotta e l'acqua
rinfresca, i corpi pesanti vengono giu e le sostanze piu leggere volano in alto [esempi di eventi regolari] come conseguenza
necessaria della loro natura, e non si ricorreva all'intervento della mano invisibile di Giove in questi casi."

E perd interessante che il lato oscuro, minaccioso dell'esistenza non va a finire in un "exit" finale, ma s'accende una diffusa
speranza attorno a un "reset," cio¢ un rinnovamento periodico dopo la catastrofe. Dalla consapevolezza di una contingenza
specifica [Dio] si passa alla contingenza non specifica, ricorrendo ad un modello di vita incontaminato, autentico di una civilta
serena e quasi perfetta, cio¢ al "buon selvaggio" (Jean Jaques Rousseau). La nostalgia di un passato idealizzato aiuta a gestire
le incertezze del presente. Dopo il fascino delle “mode” orientali, oggi la cultura antica dei "Maya" diventa parafulmine per
I'angoscia della gente. In modo analogo si prospetta, in futuro, 1'elaborazione di nuovi incroci tra qualsiasi tradizione indigena
(Egitto, Mesopotamia, Ermetismo, Rosacroce).

11 “neo-indigenismo” significa una rivitalizzazione [artificiale — nella maggior parte dei casi] di culture scomparse le quali
offrivano, ancora prima della “contaminazione” dalla missione cristiana, modelli di vita olistici in sintonia con 1’evoluzione
naturale dei processi cosmici. Puntando sulla coesione interattiva di tali tradizioni a livello mondiale, si propone una nuova
religione globale di carattere sincretico. Sotto questa ottica, il mayanismo comprende “una collezione non-codificata ed eclettica
di credenze New Age, influenzate in parte dalla mitologia pre-Colombiana nonché da alcune credenze popolari dei popoli Maya
contemporanee” (Wikipedia). Il mayanismo ¢ fortemente influenzato dalle teorie di Atlantide, degli extra-terrestri ed astronauti
antichi, nonché dalle tradizioni asiatiche e da un presunto “codice” segreto della DNA umana. Tali credenze pseudo-scientifiche
e pseudo-storiche provengono da autori precedenti come Madame Blavatsky (Teosofia), Rudolf Steiner (Antroposofia) e Joseph
Smith (Mormoni) e continuano ad essere ulteriormente forgiate da autori del New Age.

2 Il calendario dei Maya

Esistono diversi calendari dei Maya: il calendario quotidiano (Haab) con 365 giorni; il calendario rituale (7solkin) di 260 giorni
[13 mesi x 20 giorni nel calcolo di J. Arguelles]; il calendario del lungo computo [18 mesi x 20 giorni] che costituisce un ciclo
"Baktun" (inizio 13.08. 3114 a. C. - 21. 12. 2012 - che in realta sarebbe gia stato il 28.10.2011 — data improrogabile in cui si
completa il 13mo ciclo Baktun.

Non si usava numerare gli "anni" secondo i cicli Haab e Tzolkin; invece si utilizzava il lungo computo “Baktun”: una
numerazione progressiva dei giorni in un sistema di numerazione posizionale misto in base 13, 18 e 20. Precisamente si trattava
di un numero di cinque "cifre": la prima (quella delle "unita") in base 20, la seconda (le "decine") in base 18, la terza e la quarta
di nuovo in base 20, la quinta in base 13 che era la cifra sacra. Queste "cifre" si scrivono da sinistra a destra, come per i numeri
arabi; nella notazione moderna, si scrivono i numeri corrispondenti separati da punti, ad esempio 12.19.13.7.18 (corrispondente
al 4 luglio 2006).

11 ciclo completo del Lungo computo era quindi di 20x18%20x20x13 = 1872000 giorni (circa 5125 anni), ed era multiplo del
ciclo Tzolkin di 260 giorni. Le prime quattro cifre si contavano a partire da 0 (quindi la seconda andava da 0 a 17, le altre da
0 a 19), la quinta invece andava da 1 a 13, con il 13 avente la funzione di zero. Il primo giorno del lungo computo era il
13.0.0.0.0 , data che si ripetera il 21 dicembre 2012.

I periodi dopo i quali si ripeteva ciascuna cifra avevano i seguenti nomi:

20 giorni (prima cifra): uinal

360 giorni (seconda cifra, 18%20 = 360): tun

7200 giorni (terza cifra, 20x360 = 7200): k'atun

144000 giorni (quarta cifra, 207200 = 144000): b'ak'tun

la quinta cifra si ripete dopo il ciclo completo di 1872000 giorni (13x144000 = 1872000).

Secondo i maya, ciascun ciclo del Lungo computo corrisponde ad un'era del mondo; il passaggio da un'era all'altra ¢ segnata
dunque da un cambiamento positivo preceduto da eventi pit 0 meno significativi. Il ciclo attualmente in corso, che secondo la
mitologia maya ¢ il quarto, ¢ iniziato il 11 agosto 3114 a.C. ed ¢ molto vicino al termine: il nuovo ciclo iniziera il 21 dicembre



2012.
Cio porta a 2 linee di interpretazione:

> la “fine del mondo” come catastrofe virtuale: una immensa campagna pubblicitaria per il film “207/2" di Roland
Emmerich. Nell’internet appare un “Istituto della continuita umana” (Institute of Human Continuity) che ¢ una
colossale iniziativa pubblicitaria della SONY-Corporation. L’istituto offre una specie di arca di No¢ tecnologica per
salvare gran parte dell’'umanita. Si offre perfino una lotteria per essere ammessi al numero degli “eletti”. Tale film,
come pure altre iniziative simili, prende I’anno 2012 (che gode ormai di una certa pubblicita) come pretesto per le sfide
drammatiche di una distruzione totale. Nei confronti di tale psicosi va affermato che non esiste un pianeta X, che ci
sono sempre le tempeste solari — non necessariamente connesso con il 2012.

> il salto ad una nuova consapevolezza: “Siamo noi stessi coloro che stiamo aspettando” (proverbio dei Hopi); 2012 non
¢ fine del mondo, bensi un passo decisivo nell’evoluzione a spirale (James Redfield). Secondo alcuni autori, 1’inizio
del New Age si realizza nell’arco di tempo dal 1987-2032. 11 2012 indicherebbe, come un periodo di gestazione, la
nascita di una nuova responsabilita con tutti i cambiamenti sulla societa e 1’ecologia.

3 Tra i promotori del calendario:

José Arguelles (1939-2011), promotore di una “convergenza armonica” con la partecipazione di 144.000 persone (16-
17 agosto 1987: 25mo anniversario nel 2012!). Dichiara i Maya “maestri galattici” e parla di una sincronizzazione tra
terra e sole; i Maya avevano lasciato la terra (viaggio inter-dimensionale) e ora i loro saggi ritornano (Quetzalcoatl):
“laterra stessa sara illuminata.” Colloca I’ origine dei Maya in India. Il suo libro fondamentale “// fattore Maya” prende
materiale dal I Ching, induismo, mitologia egiziana, Shambhala, ipotesi Gaia, codici genetici. Non ha mai avuto
contatto diretto con i Maya, ma dichiara che la sua lettura del calendario sarebbe “corretto e biologicamente accurato
... per ’intero pianeta.”

Daniel Pinchbeck (* 1966) sottolinea le implicazioni psicologiche del 2012: si completa un processo d’iniziazione
nell’ambito della controcultura; forte tendenza anti-cristiana (-occidentale): bisogna “Esorcizzare Cristo dal
cristianesimo.” Bisogna liberare il calcolo del tempo dal dominio occidentale.

James Redfield (* 1950), autore della Profezia di Celestino (1993; 1997 riceve a Rimini la Medaglia della Presidenza
del Senato italiano); nel 2011, insieme alla fondazione di un “progetto globale di preghiera”, ha pubblicato la /2th
Insight, cambiando la fine del mondo in un passaggio a nuova consapevolezza:

“Is there a way to move into sync with the spiritual design of the universe, so that our lives go better? Are we
discovering how to have more synchronicity, and more accurate intuitions, that can guide us through the challenges
of our lives before they get bad — and open up magical opportunities for our best dreams? I believe a new, very
exciting time is beginning in human history. I call it the 12th Insight. The Mayan Calendar calls it the Ninth Wave
of Creation . . . The emerging Twelfth Insight represents a spiritual life that the best of every religious tradition has
always held true, and that, in fact, points the way toward peace. There has never been a more exciting time to be alive.
In spite of all our problems, this new awareness can be contagious, moving from person to person and can resolve
everything. We just have to consciously share the truth of what we are doing. Remember, it's not the end times. We're
Jjust beginning. It's morning in the world!”

4 Elementi per una valutazione teologica

Gaudium et spes, 15:

"L'epoca nostra, piu ancora che i secoli passati, ha bisogno di questa sapienza per umanizzare tutte le sue nuove
scoperte. E in pericolo, di fatto, il futuro del mondo, a meno che non vengano suscitati uomini piu saggi. Inoltre va notato come
molte nazioni, economicamente piu povere rispetto ad altre, ma piu ricche di saggezza, potranno aiutare potentemente le altre.
Col dono, poi, dello Spirito Santo, I'uvomo puo arrivare nella fede a contemplare e a gustare il mistero del piano divino."

Benedetto XVI, Enciclica "Spe salvi" (2007), 5:

"Un testo di san Gregorio Nazianzeno puo essere illuminante. Egli dice che nel momento in cui i magi guidati dalla
stella adorarono il nuovo re Cristo, giunse la fine dell'astrologia, perché ormai le stelle girano secondo 'orbita determinata da
Cristo. Di fatto, in questa scena ¢ capovolta la concezione del mondo di allora che, in modo diverso, ¢ nuovamente in auge anche
oggi. Non sono gli elementi del cosmo, le leggi della materia che in definitiva governano il mondo e l'nomo, ma un Dio
personale governa le stelle, cio¢ I'universo; non le leggi della materia e dell'evoluzione sono l'ultima istanza, ma ragione,
volonta, amore — una Persona. E se conosciamo questa Persona e Lei conosce noi, allora veramente 1'inesorabile potere degli
elementi materiali non ¢ piu l'ultima istanza; allora non siamo schiavi dell'universo e delle sue leggi, allora siamo liberi."

Una ricerca religiosa disperata?

Si puo parlare di una “mistica secolarizzata” nel senso che le teorie sulla presunta “fine del mondo” suscitano nella massa una
forte risposta, una adesione di “fede” para-religiosa, una diffusa attesa di salvezza oltre la distruzione che I’uomo stesso sta
provocando a se stesso e al suo habitat. Una soluzione € prospettata non in senso tecnico, ma spirituale; di fronte alla minaccia



dell’abisso non serve un attivismo sfrenato, ma la contemplazione. Comunque, in mancanza di una fede solida, la societa
postmoderna contempla solo se stessa, non ha il coraggio di prendere in considerazione la rivelazione biblica sulla citta

escatologica che ha la sua origine da Dio stesso (Ap 21).

posizionamento della mistica religiosa
nella tradizione giudeo-cristiana

secondo un modello di Gershom Sholem
(Le grandi correnti della mistica ebraica; 1965)

posizionamento della mistica secolarizzata
nella societa contemporanea occidentale

“mistica dall’alto” —
“mistica dell’unione” —
I’amore di Dio che cerca I’'uomo

“mistica dal basso” —
“mistica della disperazione” —
la disperazione dell’uomo che cerca se stesso

incantesimo dell’inizio; originalita ed immediatezza
dell’esperienza religiosa

Prima fase:

la societa teocratica, religiosa,
genera lo spirito della secolarizzazione

Religione come sistema; processi di astrazione
(dogmatizzazione, istitutionalizzazione)

Seconda fase:

Societa secolarizzata come ideologia; dominio della
scienza, tecnica, produttivita, ecc.

Terza

nuovo incantesimo;

rivitalizzazione dell’esperienza immediata

fase:

profezia disperata (G. Orwell, 1984);

paura del possibile fallimento della modernita,
spettro del controllo del sistema sull’uomo;
rivitalizzazione del sapere incontaminato

“Nel vuoto umano — la pienezza di Dio” —
habitat della salvezza

“Nel vuoto umano — il vuoto di Dio” —
habitat dell’esasperazione

“Si puo dire che il cristiano del futuro
o0 sard un mistico,
cioe, una persona che ha esperimentato qualcosa,
o non sard cristiano.”

(Karl Rahner, 1966)

“Mandorla.
Nella mandorla — cosa sta nella mandorla?
1l nulla.
Nella mandorla sta il nulla.
Li sta e sta.”
(Paul Celan; 1920-1970)

5

“Mentre la contemplazione teista viene attratto dal desiderio di un amoroso abbraccio della divinita, la mistica
secolarizzata viene spinta dalla sconvolgente angoscia di fronte alla distruttiva arroganza dello stesso uomo. Pero,
anche in tale perversione si rivelano la poverta e la "nudita" esistenziale di fronte ad un dio sempre maggiore.
Togliendo ogni allarmante datazione temporale dagli scenari millenaristici, si giunge ad una attualizzazione della
condizione esistenziale dell'uomo, espressa in vari simbolismi culturali. Tale condizione antropologica mette a
confronto seriamente anche l'vomo del Terzo millennio con la riflessione irreprimibile, "si tratta di me, della mia
salvezza". Percio l'inevitabilita del "qui ed ora" non annuncia né la minaccia di un dio vendicatore né il rapimento
verso una convergenza armoniosa, ma l'eterno dramma della conoscenza di se stesso di fronte ad un dio dell'infinito
amore.” (M. Fuss, op. cit.)

Bibiografia utile ed alcune Websites interessanti:

Argiielles, J., Il Fattore Maya. La via al di la della tecnologia, Bari: WIP Edizioni, 1999. [Santa Fe, NM: Bear, 1987].
Fuss, M., “Lo Spirito e la seduzione dei millenarismi. Introduzione,” in: N. Ciola (ed.), Spirito, Eschaton e Storia, Roma: PUL -
Mursia 1998, 179-188.

Laszlo, E., WorldShifi 2012. Making green business, new politics, and higher consciousness work together. Rochester, Vt: Inner
Traditions, 2009.

Pinchbeck, D. - K. Jordan (edd.), Toward 2012. Perspectives on the Next Age. New York: Jeremy P. Tarcher/Penguin, 2009.
Redfield, J., The Twelfth Insight. New York: Bantam, 2011.

http://www.instituteforhumancontinuity.org;

http://www.sacredroad.org;

http://www.2012hoax.org/mayanism;

© Michael Fuss 2012



