
Lazio  settere
gi

on
e

13AVVENIRE
DOMENICA

25 APRILE 2010FROSINONE-VEROLI-FERENTINO

In questo mio intervento
tratterò del tema dell’ebrai-
cità di Gesù solo dal punto
di vista della Chiesa cattoli-
ca. Infatti anche nell’ebrai-
smo ci sono stati studiosi che
hanno affrontato questo te-
ma, soffermandosi a riflette-
re sulla figura di Gesù. Ri-
cordo solo due di essi, David
Flusser (1917-2000; “Jesus”,
Morcelliana 1997) e Jacob
Neusner (1932), l’autore del
famoso libro “I rabbi talks
with Jesus” citato più volte
da Benedetto XVI in Gesù di
Nazareth. 

La questione dell’ebrai-
cità di Gesù si inserisce nel
più ampio dibattito tornato
in primo piano soprattutto a
partire dal Concilio Vaticano
II sul rapporto ebraico-cri-
stiano. Nessuno infatti ne ha
mai dubitato, ma la questio-
ne veniva posta sempre in
antagonismo all’ebraismo
contemporaneo a Gesù ed
anche a quello successivo.
Infatti secondo parte della
teologia preconciliare il com-
pimento delle Scritture
ebraiche e dell’attesa di
Israele avvenuta in Gesù di
Nazareth annullava tout
court la riflessione sull’e-
braicità di Gesù, che non era
considerata parte della ela-
borazione teologica né in se
stessa né in relazione ad
Israele. Non che non ci sia
mai stato nella storia una ri-
flessione sul Gesù ebreo, ma
fino al Vaticano II la questio-
ne non era entrata come de-
terminante per il suo valore
storico salvifico ed ermeneu-
tico. 

Nonostante la Nostra Ae-
tate abbia segnato una vera
svolta nel rapporto tra ebrei
e cristiani, il documento
conciliare non accenna al te-
ma dell’ebraicità di Cristo.
Sarebbe qui interessante ri-
percorrere l’iter che ha por-
tato alla Nostra Aetate, che
inizialmente doveva essere
nelle intenzioni di Papa Gio-
vanni, che ben conosceva a
che cosa avesse portato l’an-
tisemitismo (suo soggiorno a
Sofia e a Istanbul…), un do-
cumento che doveva avere
come oggetto solo gli ebrei e
non le religioni non cristia-
ne. Il 18 settembre 1960 il
Papa affidò al Card. Bea l’in-
carico di preparare le bozze
di una dichiarazione sui rap-
porti tra Chiesa e popolo
ebraico, bozza che fu prepa-
rata dall’allora Segretariato
per l’Unità dei Cristiani, og-
gi Pontificio Consiglio per
l’Unità dei Cristiani. Giovan-
ni XXIII approvò nel dicem-
bre 1962 il decreto De Iu-

daeis redatto dal Segretaria-
to, ma il testo fu ritirato sem-
bra soprattutto a causa delle
proteste dei Padri conciliari
delle Chiese dei territori ara-
bi. Fu così preparato fatico-
samente un nuovo testo da
altri periti conciliari, che
giunse all’attuale dichiara-
zione, dove gli ebrei sono
collocato all’interno del rap-
porto della Chiesa con le re-
ligioni non cristiane. Siamo
ovviamente in una direzione
ben diversa da quella origi-
naria, ma tuttavia già un
nuovo orientamento. 

Saranno tuttavia i docu-
menti successivi della Santa
Sede a soffermarsi sull’ebrai-
cità di Gesù all’interno del
più ampio rapporto tra ebrai-
smo e cristianesimo. Per la
prima volta in maniera espli-
cita sono i “Sussidi per una
corretta presentazione degli
Ebrei e dell’Ebraismo nella
predicazione e nella cateche-
si della Chiesa Cattolica”,
emanato dalla Commissione
per i rapporti religiosi con
l’Ebraismo il 24 giugno
1985, a parlare dell’ebraicità
di Gesù, che al n. 12 affer-
ma: “Gesù è ebreo e lo è per
sempre; il suo ministero si è
volontariamente limitato alle
“pecore perdute della casa di
Israele” (Mt 15,24). Gesù è
pienamente un uomo del suo
tempo e del suo ambiente
ebraico palestinese del I se-
colo, di cui ha condiviso
gioie e speranze. Ciò sottoli-
nea, come ci è stato rivelato
nella Bibbia (cf. Rm 1,3-4;
Gal 4,4-5), sia la realtà del-
l’incarnazione che il signifi-
cato stesso della storia della
salvezza”. Dal punto di vista
storico ed esegetico la prima
parte dell’affermazione con-
stata un fatto che avrebbe
dovuto essere evidente da
sempre, cioè che Gesù è
ebreo e che la sua esistenza
terrena si è inserita nell’am-
biente ebraico palestinese
del I secolo. Ma non sempre

è stato così. Ad esempio
un’esegesi che svalutava la
storicità dei dati evangelici
non evidenziava l’importan-
za dell’ebraicità di Gesù. Or-
mai molti studi, tra i quali è
bene ricordare i tre volumi
di John P. Meier “Un ebreo
marginale. Ripensare il Gesù
storico”, il bel volume di Ar-
mand Puig I Tarrech “Gesù.
La risposta agli enigmi”, e il
“Gesù di Nazaret” di Bene-
detto XVI, sottolineano que-
sta dimensione della vita ter-
rena del Cristo. 

A mio avviso ben più fon-
damentale è l’ultima frase
del testo del documento
dell’85: “Ciò sottolinea, co-
me ci è stato rivelato nella
Bibbia (cf. Rm 1,3-4; Gal 4,4-
5), sia la realtà dell’incarna-
zione che il significato stesso
della storia della salvezza”.
L’ebraicità di Gesù non è so-
lo un dato storico-esegetico,
ma attiene alla rivelazione
stessa del Dio di Israele in
Gesù di Nazareth e alla sto-
ria della salvezza, quindi è
un fatto da cui non si può
prescindere. Vorrei ricordare
a proposito quelle parole
pronunciate da Pio XI du-
rante un’udienza concessa al
pellegrinaggio della Radio
Cattolica Belga il 6 settem-
bre 1938, poco prima della
notte dei cristalli in Germa-
nia e in Italia delle leggi raz-
ziali: “L’antisemitismo non è
compatibile con il pensiero e
le realtà sublimi espresse in
questo testo (commentava
un passo del Canone roma-

no), è un movimento antipa-
tico, un movimento al quale
noi, noi cristiani, non possia-
mo avere alcuna parte…l’an-
tisemitismo è inammissibi-
le…noi siamo spiritualmente
semiti”. 

Gesù ebreo nell’am-
biente del I secolo. I dati
dei Vangeli sono evidenti e si
possono così brevemente
riassumere: 
– viene presentato al tempio; 
– prega nella sinagoga. Non

sembra che abbia frequen-
tato la scuola dei rabbi, ma
tutti riconoscono che abbia
ricevuto almeno in fami-
glia ed anche nella sinago-
ga di Nazareth la cono-
scenza delle Scritture,
quindi della lingua ebraica
oltre a quella aramaica,
che era la lingua parlata.
Scrive Armand Puig I Tar-
rech: “…sembra chiaro che
tra i sei e i dodici anni Ge-
sù apprese a memorizzare
frammenti della Scrittura
di tipo diverso (in primo
luogo preghiere, salmi e
proverbi) ed era capace an-
che di leggerli, come altri
bambini del suo tempo do-
tati di certe capacità e con
genitori interessati, che fa-
vorivano questo apprendi-
mento, desiderosi che il lo-
ro figlio conoscesse e os-
servasse la Legge di Dio”
(Gesù”, p. 220); 

– frequenta il tempio (alme-
no tre volte sale a Gerusa-
lemme per i pellegrinaggi
prescritti dalla legge per le

feste); 
– conosce le Scritture di

Israele; prega con i salmi,
come si evince da molti
passi dei Vangeli;

– conosce anche la tradizio-
ne orale, quella che poi di-
venterà la Mishnà. Lo si
vede nelle controversie
con scribi e farisei, dove ci-
ta una legislazione poi co-
dificata; 

– si comporta come un rabbi
autorevole, anche se si dif-
ferenzia dai rabbi del suo
tempo, sia perché non ha
frequentato le scuole dei
rabbi, sia perché non ha
discepoli al modo dei rab-
bi. 

Le Scritture ebraiche
nella bibbia cristiana. L’e-
braicità di Gesù è un dato in-
sopprimibile della rivelazio-
ne cristiana, come il Primo
Testamento è parte irrinun-
ciabile delle Scritture cristia-
ne, non sostituibile con altre
scritture sacre né paragona-
bile ad esse (vedi numero di
Concilium). Il recente docu-
mento della Pontificia Com-
missione Biblica “Il popolo
ebraico e le sue Sacre Scrit-
ture nella Bibbia cristiana”
mostra che le Scritture ebrai-
che sono parte della Bibbia
Cristiana, ma insieme ne
mantengono il valore rivela-
tivo. Si tratta di un testo fon-
damentale, che non solo re-
cepisce quanto affermato dal
Concilio e da Giovanni Paolo
II, ma si pone come un docu-
mento che esplicita in modo
inequivocabile il valore per-
manente delle Scritture
ebraiche sia per la catechesi
che per la riflessione teologi-
ca. Infatti quanto è stato af-
fermato finora dal magistero
della Chiesa non è sempre
rifluito in maniera evidente
nel linguaggio catechetico e
teologico. Ad esempio si as-
siste ancora frequentemente
a un uso apologetico del Pri-
mo Testamento nella teolo-
gia, che, oltre a mostrare una
scarsa conoscenza del testo
biblico, evidenzia un'inter-
pretazione impropria del
rapporto tra Primo Testa-
mento e Nuovo Testamento.

Talvolta la stessa interpreta-
zione cristologica del Primo
Testamento rivela questi li-
miti tanto da rasentare con-
cezioni non lontane da un ri-
torno a posizioni marcionìte,
in cui si nega il valore del
Primo Testamento. Addirit-
tura la stessa esegesi del
Nuovo Testamento soffre di
una conoscenza talvolta
scarsa del Primo Testamen-
to. 

L'importanza della posi-
zione del documento della
Pontificia Commissione Bi-
blica è visibile soprattutto là
dove il testo affronta il pro-
blema del rapporto tra Pri-
mo e Nuovo Testamento.
Qualche breve citazione lo
dimostra: “Il presupposto
teologico di base è che il di-
segno di Dio, che culmina in
Cristo (Cf Ef 1,3-14), è unita-
rio, ma si è realizzato pro-
gressivamente attraverso il
tempo. L’aspetto unitario e
l'aspetto graduale sono en-
trambi importanti; così co-
me lo sono la continuità su
alcuni aspetti e la disconti-
nuità su altri.” “Sarebbe...un
errore considerare le profe-
zie dell’Antico Testamento
delle fotografie anticipate di
eventi futuri. Tutti i testi,
compresi quelli che, in se-
guito, sono stati letti come
profezie messianiche, hanno
avuto un valore e un signifi-
cato immediati per i con-
temporanei, prima di acqui-
stare un significato più pie-
no per gli ascoltatori futuri.
Il messianismo di Gesù ha
un significato nuovo e inedi-
to....E meglio perciò non in-
sistere eccessivamente, co-
me fa una certa apologetica,
sul valore di prova attribuita
al compimento delle profe-
zie”. “Leggere l'Antico Testa-
mento da cristiani non signi-
fica perciò volervi trovare
dappertutto dei diretti riferi-
menti a Gesù e alle realtà
cristiane”. Una scorsa veloce
ai titoli del documento sa-
rebbe sufficiente per notare
come gli aspetti mostrati
precedentemente sono am-
piamente ripresi, approfon-
diti e sviluppati in modo in-
novativo.

Di seguito, si riporta parte
dell’intervento tenuto dal vescovo
in occasione dell’incontro svoltosi
presso la Sala Convegni
della Cassa Edile

Giovedì scorso, a Frosinone

Conferenza di monsignor Spreafico sull’ebraicità di Gesù


