
Diocesi Di Frosinone - Veroli - Ferentino

Ambrogio spreafico

lA DomenicA,
tempo Di Dio

nel tempo Dell’uomo

letterA pAstorAle



i

I l g ior no de l S ignor e

“o voi tutti assetati, venite all’acqua, voi che non avete denaro, venite, comprate e mangiate, venite,
mangiate senza denaro, senza pagare, vino e latte.... su, ascoltatemi e mangerete cose buone e gusterete
cibi succulenti. porgete l’orecchio e venite a me, ascoltate e vivrete” (is 55,1.3). è l’invito del profeta
isaia alla festa che il signore ha preparato per tutti. è la mensa della gratuità dell’amore di Dio, a cui
tutti sono chiamati. è la festa della Domenica, il giorno del signore. nessuno è escluso, tutti sono
invitati, anche chi si è allontanano per un po’ da quella festa. è il giorno dell’eucaristia, cuore della vita
cristiana. essa è il primo grande luogo di educazione “alla vita buona del Vangelo”, come esorta la
chiesa italiana negli orientamenti pastorali per il prossimo decennio: “Ascolto assiduo della parola di
Dio, celebrazione liturgica e comunione nella  carità sono, dunque, le dimensioni costitutive della vita
ecclesiale; esse hanno un’intrinseca forza educativa, poiché mediante il loro continuo esercizio il credente
è progressivamente conformato a cristo” (n. 21).

i miei predecessori come vescovi di questa Diocesi hanno dedicato parte importante del loro impegno
umano e pastorale all’eucaristia, celebrandola in mezzo a voi, con i vostri padri e le vostre madri. ricordo
la lettera pastorale del Vescovo Angelo cella L’Eucaristia nel giorno del Signore. ricordo l’impegno del Ve-
scovo salvatore Boccaccio per il convegno ecclesiale diocesano del 2003, e la sua lettera pastorale Nel

cuore della Chiesa nell’anno dell’eucaristia del 2005. proprio per questo sento il dovere e la necessità di
tornare su questo aspetto centrale della nostra vita di fede, anche in preparazione al XXV congresso
eucaristico nazionale del prossimo anno. non vorrei tuttavia solo riflettere sulla celebrazione euca-
ristica, ma sulla centralità della Domenica e della festa nella vita del cristiano, all’interno della quale la
santa messa occupa un ruolo insostituibile. infatti mi muove la preoccupazione che ancor più in questo
frangente storico, in un mondo tanto dominato  dall’amore per le cose e dall’individualismo, sia indi-
spensabile riscoprire il senso e il valore della Domenica anche per la nostra società. i cambiamenti oggi
sono repentini. spesso, senza saperlo, tutti noi ci facciamo dominare dai pensieri materiali di questo
mondo. ci si allontana dai riferimenti di Dio. non si dà tempo al signore per il quale non c’è spazio tra
di noi. la Domenica, allora, viene invasa da occupazioni, pensieri, sentimenti, che sono lontani da quelli
della chiesa. Questo è un segno preoccupante per ciascuno di noi. 

certo, si potrebbe dire che la crisi economica induce molti a pensare innanzitutto a sé. nella nostra
terra infatti la disoccupazione costringe numerose famiglie a enormi sacrifici e aumenta l’incertezza e
la rassegnazione, mentre le giovani generazioni guardano al futuro con paura. la vita per tutti è difficile.
purtroppo sono davvero scarsi i segni evidenti di reazione a questa situazione, capaci di creare alternative
e prospettive vere e credibili per il futuro. sembra di assistere a una generale impotenza davanti alla
crisi. si vive senza visioni, schiacciati sul presente. c’è bisogno di una rivolta spirituale, che apra alla di-
mensione dello spirito, a cominciare dalla Domenica. il martire Giustino, un antico scrittore cristiano
del ii secolo, diceva del giorno del signore: “il giorno che viene chiamato il giorno del sole, tutti, sia
che abitino nelle città o nelle campagne, ci raccogliamo in uno stesso luogo dalla città e dalla campagna,
e si fa lettura delle memorie degli apostoli e degli scritti dei profeti, sin che il tempo lo permette. Quando
il lettore ha terminato, colui che presiede tiene un discorso per ammonire ed esortare all’imitazione di
questi buoni esempi. poi tutti insieme ci leviamo e innalziamo preghiere sia per noi stessi sia per tutti
gli altri, dovunque si trovino... Finite le preghiere, ci salutiamo l’un l’altro con un bacio. Quindi viene
recato a colui che presiede l’assemblea dei fratelli un pane e una coppa d’acqua e vino. egli li prende e



loda e glorifica il padre dell’universo per mezzo del Figlio e dello spirito santo; quindi fa un lungo rin-
graziamento (eucaristia) per averci fatti meritevoli di questi doni. terminate le preghiere e il ringrazia-
mento eucaristico, tutto il popolo acclama: Amen... Quando colui che presiede ha ringraziato e tutto il
popolo in coro ha risposto, quelli che noi chiamiamo diaconi distribuiscono a ciascuno dei presenti il
pane e il vino consacrati e ne portano agli assenti. Quest’alimento noi lo chiamiamo: eucaristia” (i Apol,
65, 67). 

così i primi cristiani vivevano la Domenica. era una scelta che sentivano decisiva, anche se comportava
problemi. Alcuni, per questo, affrontarono persino il martirio. Ad Abitene (una cittadina dell’odierna
tunisia), nel 304, venne arrestato un gruppo di cristiani. Di fronte al proconsole che li accusava di
riunirsi illecitamente, uno di loro, saturnino, rispose: “noi dobbiamo celebrare il giorno del signore: è
la nostra legge”. Dopo di lui fu interrogato il proprietario della casa, dove si celebrava l’eucaristia, di
nome emerito. il proconsole gli chiese: “ci sono state riunioni proibite a casa tua?”. “si, abbiamo ce-
lebrato il giorno del signore”, rispose emerito. “perché hai permesso loro di entrare?”  chiese il pro-
console. ed emerito rispose: “sono fratelli e io non potevo impedirlo”. “Avresti dovuto farlo”, replicò
il proconsole. ed emerito affermò: “non potevo farlo, perché noi non possiamo vivere senza celebrare
la cena del signore”. e vennero condannati a morte: furono martiri della Domenica. sì, non possiamo
vivere senza celebrare la cena del signore!

Santa Maria Salome, donna del la  Domenica

Abbiamo da poco concluso il giubileo della nostra patrona, santa maria salome, donna, discepola e
madre. come sappiamo dai Vangeli ella era tra quelle donne che seguivano Gesù e lo servivano. non
lo abbandonò nell’ora del dolore, non fuggì davanti alla sofferenza e alla condanna, ma fedelmente ri-
mase con lui fin sotto la croce. i Vangeli raccontano che con altre donne maria salome si era recata al
sepolcro “di buon mattino, il primo giorno della settimana” (mc 16,2) per ungere il corpo di Gesù.
Gesto di pietà e di attenzione verso quell’amico che aveva seguito e ascoltato. c’è un senso di mestizia
nel gesto che le donne vogliono compiere verso il corpo del signore. maria salome con le altre donne
mostra quell’attenzione e quella pietà che talvolta solo le donne sanno esprimere nell’ora del dolore.
Gli apostoli erano fuggiti. solo il più giovane, Giovanni, si era fermato sotto la croce.

sono solo donne coloro che all’alba del primo giorno della settimana, passato il sabato, si recarono per
prime al sepolcro per compiere quell’ultimo gesto di affetto per Gesù. Avevano imparato quel senti-
mento che i Vangeli attribuiscono solo al signore, la compassione: sapersi chinare su coloro che soffrono,
sui malati, sui deboli, sui bisognosi; sapersi fermare accanto a loro quando sono feriti e abbandonati,
come fece il buon samaritano quando vide un uomo mezzo morto lungo la strada. Al sepolcro le donne
credevano di trovare il corpo del signore, ma furono accolte dalla parola di un giovane, un messaggero
di Dio: “non abbiate paura! Voi cercate Gesù nazareno, il crocifisso. è risorto, non è qui. ecco il luogo
dove l’avevano posto. ma andate, dite ai suoi discepoli e a pietro: egli vi precede in Galilea. là lo vedrete,
come vi ha detto” (mc 16,6-8).

la parola dell’angelo diede inizio a un tempo nuovo, una vita nuova, la vita dei cristiani, donne e uomini
figli della resurrezione. maria salome si presenta a noi come figlia della resurrezione, la donna della Do-
menica, il giorno del risorto. tutto cambiò da quel giorno, da quella parola dell’angelo di Dio. sospinta
da quell’amore “materno”, che l’aveva resa discepola del signore, maria salome varcò i confini del pic-
colo mondo della palestina, per rendere partecipi anche noi di quel messaggio straordinario, come le
aveva detto l’angelo: la gioia della resurrezione, la vittoria di Dio sulla morte. 



la vita di una donna allora non era facile. nel mondo ebraico le donne non avevano la stessa dignità
degli uomini. soprattutto era impensabile che potessero essere portatrici di un messaggio così straor-
dinario come quello loro affidato dall’angelo. eppure proprio da donne come maria salome noi abbiamo
ricevuto il segreto della vita cristiana: l’annuncio del signore morto e risorto. lo abbiamo voluto sotto-
lineare con gioia in quella celebrazione straordinaria del giubileo delle donne, che ha preceduto il con-
vegno Diocesano del 2010.

in quel primo giorno dopo il sabato quelle donne accolsero un annuncio inatteso: per la prima volta
nella storia era stata sconfitta la morte, il male peggiore e irrimediabile. Dio padre aveva fatto risorgere
il Figlio fatto uomo, uno come noi, perché solo l’amore è forte come la morte e la può sconfiggere.
noi siamo cristiani perché una lunga storia di amore è giunta fino a noi. talvolta però perdiamo il senso
di questo legame fecondo con coloro che ci hanno preceduto nella fede e nella santità. ciò che conta
siamo noi stessi, il nostro io, le nostre sensazioni e i nostri umori, e così si rimane prigionieri del presente,
senza legami e senza futuro, come se tutto iniziasse e finisse con noi. un uomo senza storia si perde, si
angoscia, guarda il futuro con ansia e senza speranza. la storia di fede di questa nostra terra, i cui due
testimoni più noti sono i patroni della Diocesi, santa maria salome e sant’Ambrogio martire, ci aiuta a
ritrovare i motivi e la gioia di essere cristiani persino in un tempo difficile, anche perché il loro tempo
non era certo più facile del nostro.  

Donne e  uomini  del la  Domenica

un giorno Gesù camminava lungo le strade di nain, piccola città della Galilea. Quando fu vicino alla
porta della città si imbatté in un corteo funebre: veniva portato al sepolcro il figlio di una madre vedova.
“Vedendola, il signore fu preso da grande compassione per lei e le disse: «non piangere!» si avvicinò e
toccò la bara, mentre i portatori si fermarono. poi disse: «ragazzo, dico a te, alzati!» il morto si mise se-
duto e cominciò a parlare. ed egli lo restituì alla madre” (lc 7,13-15). Ancora una volta Gesù fu mosso
dalla compassione davanti al dolore di una madre per la morte dell’unico figlio. è l’atteggiamento del
signore di fronte alla sofferenza e al dolore. il dolore e la morte risvegliano la compassione, allonta-
nandoci un po’ da noi stessi, dall’abitudine a sentirci vittime e a lamentarci, dalla paura di fermarsi ac-
canto a chi soffre.
il dolore e la sofferenza non mancano attorno a noi. ogni giorno scorrono immagini di dolore. milioni
di madri piangono i loro figli in Africa, che muoiono da piccoli per malattia, malnutrizione, per la guerra
e la povertà. Anche nelle nostre case si piangono i giovani morti sulle strade o persi alla ricerca di un
facile benessere dietro la droga, il gioco, l’alcol, l’esibizione di sé. 

nel giorno del signore vengono asciugate le lacrime del dolore e la chiesa diventa come una casa che
aspetta i figli che ritornano a gustare la compassione di Dio. Fu la casa in cui il padre fece festa per il
figlio che si era perduto ed era stato ritrovato, perché riconoscendo il suo bisogno decise di tornare e,
arrivato dal padre, disse:

«padre, ho peccato verso il cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio».
ma il padre disse ai servi: «presto, portate qui il vestito più bello e fateglielo indossare, mettetegli
l’anello al dito e i sandali ai piedi. prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e facciamo
festa, perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato». e
cominciarono a far festa. il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu vicino a
casa, udì la musica e le danze; chiamò uno dei servi e gli domandò che cosa fosse tutto questo.
Quello gli rispose: «tuo fratello è qui e tuo padre ha fatto ammazzare il vitello grasso, perché lo
ha riavuto sano e salvo». egli si indignò, e non voleva entrare. suo padre allora uscì a supplicarlo.
ma egli rispose a suo padre: «ecco, io ti servo da tanti anni e non ho mai disobbedito a un tuo co-



mando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa con i miei amici. ma ora che è tornato
questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze con le prostitute, per lui hai ammazzato il vi-
tello grasso». Gli rispose il padre: «Figlio, tu sei sempre con me e tutto ciò che è mio è tuo; ma bi-
sognava far festa e rallegrarsi, perché questo tuo fratello era morto ed è tornato in vita, era perduto
ed è stato ritrovato»” (lc 15,21-32). 

molte volte non avvertiamo la presenza paziente e benevola di Dio nella nostra vita. ci separiamo da
lui e dalla sua casa di amore, per vivere per noi stessi, quasi convinti che esista una vita migliore di quella
della casa del padre. purtroppo non ci accorgiamo che lontano da quella casa la vita si impoverisce e si
inaridisce, e si finisce per mangiare un cibo amaro, che non sazia. ma Dio torna a cercarci, come fece
con quel figlio che si era allontanato da lui e che aveva provato la miseria e la tristezza di una vita lontana
dalla casa del padre. nella Domenica Dio viene a cercare l’uomo e la donna, chiunque essi siano. egli
non opera le tante distinzioni che noi facciamo. non cerca solo i buoni o i giusti. infatti “egli fa sorgere
il suo sole sui cattivi e sui buoni e fa piovere sopra i giusti e sopra gli ingiusti” (mc 5,45). Quel padre
uscì dalla sua casa sia per andare incontro al figlio minore, che lo aveva abbandonato, sia a quello mag-
giore, che si credeva giusto e protestava con il padre che gli sembrava ingiusto. Bisognava far festa!

Dio esce da se stesso, si fa incontro all’uomo. non ha altro modo che quello di abbassarsi, umiliarsi,
farsi servo. è lui che esce di casa, corre incontro al figlio che veniva da lontano, come era uscito per
pregare il figlio maggiore. non si vergogna di abbassarsi, di pregare perché gli uomini riconoscano il
suo amore libero e universale, non imbrigliato dal metro di una giustizia senza misericordia. Dio ha un
solo modo per vincere il male: quello di persuadere, pregare, perdonare, amare. non costringe, non usa
violenza, non ripaga secondo i torti subiti, non condanna. Questa è la vita di Dio, che ci è stata comu-
nicata in modo definitivo nella vicenda di Gesù di nazareth e di cui noi come suoi discepoli vogliamo
vivere. è la vita di quel padre della parabola, che non si rassegna all’abbandono da parte del figlio minore
né alle pretese di quello maggiore. la sua misericordia va oltre ogni attesa e previene persino la richiesta
di perdono del figlio più giovane. ma occorre avere la consapevolezza del proprio bisogno, della propria
pochezza, dell’amarezza, ed anche della fatica e della tristezza di una vita lontana da quella casa, senza
pretese, senza recriminazioni, senza quell’orgoglio che abitua a vivere e a fare da soli.

e infine Dio persino gioisce per il figlio ritrovato. sembra paradossale tanta gioia per aver ritrovato
qualcosa di poco conto, come un figlio ribelle e dissoluto. eppure è la gioia di Dio, la gioia della gratuità,
di una ricerca piena di amore per cose a cui un ricco non darebbe peso e attenzione. eppure il signore
è “venuto a cercare chi era perduto” (lc 19,10), i piccoli, i deboli, i poveri, gli smarriti. Quanta gente
perduta nel mondo. Quanti piccoli a cui nessuno darebbe nulla e a cui nessuno davvero dà niente. si è
presi da se stessi, dai propri litigi, dall’affermazione delle proprie ragioni, dall’abitudine a fare da sé, dal-
l’ostentazione della propria ricchezza, e facilmente si dimenticano gli altri, soprattutto i poveri. Quale
vantaggio infatti nel dare a chi non ti potrà ricambiare? eppure proprio questa è la gioia di Dio: la gioia
del dare senza pretendere di ricevere. Questa può diventare anche la nostra gioia: la gioia del perdono
a chi ti ha offeso o ti porta rancore, la gioia di una vita che non può che essere dono, perché anche essa
ti è stata donata.

noi spesso non siamo così. la vita ci rende talvolta avari, ci abitua a pretendere e poco a dare, ci vuole
calcolatori per paura di perdere quanto abbiamo. il mondo ha bisogno di gente che cerca gli altri,
uscendo da se stessa, dalle proprie abitudini e ragioni. la Domenica è il giorno della gratuità, perché
Dio ci accoglie nella sua casa così come siamo, con le gioie e le tristezze della vita, con le speranze e le
delusioni, tutti peccatori, ma tutti perdonati. nella Domenica Dio gioisce perché ci ritrova sani e salvi.



per questo nella casa di Dio troviamo il riposo e la pace del cuore che cerchiamo ogni giorno. 

siamo chiamati a riscoprire la gioia della Domenica. nel mondo dominato dalla fretta e dal possesso,
dalla smania di avere e di comprare, si va perdendo il senso di questo giorno. talvolta, invece di essere
il giorno dell’incontro con i fratelli della nostra comunità, diventa un’occasione per andarsene e starsene
soli. una società senza ricerca di riposo del cuore e del corpo diviene lentamente meno umana, meno
attenta al bisogno degli altri, genera donne e uomini che hanno di mira solo il proprio interesse e il pro-
prio benessere, poco attenti al bene comune. lo spazio della Domenica è quello dell’ascolto, della fra-
ternità e della convivialità, della visita, della preoccupazione per i più deboli, della ricomposizione
dell’unità della famiglia ed anche della comunità cittadina. è uno spazio di umanità anche per la città
secolare in cui viviamo. tutti infatti, non solo i cristiani, hanno bisogno di questo tempo del cuore e
dell’incontro. si potrebbe dire che esiste un valore laico e antropologico della Domenica da difendere
ad ogni costo. la sua perdita rischierebbe di abbassare il livello di civiltà del mondo. 

I l  se t t imo g io r no,  c ompimento del la  cr eaz ione

la Bibbia fin dall’inizio ci parla del valore del settimo giorno, il sabato per gli ebrei e la Domenica per
i cristiani, in quel celebre racconto della creazione, collocato nel capitolo primo del libro della Genesi,
che termina al versetto quarto del capitolo secondo. in sei giorni Dio creò il cielo e la terra, dispose in
ordine le sue opere, diede vita agli animali e infine all’essere umano, maschio e femmina. il testo non è
tanto interessato a descriverci il processo della creazione in termini scientifici, quanto vuole dirci che la
vita in tutte le sue dimensioni dipende da Dio. per questo non ne siamo padroni assoluti e la dobbiamo
amare e difendere dal concepimento fino alla morte naturale. 

l’autore pone come punto culminante dell’opera di Dio la creazione dell’uomo e della donna, che Dio
volle a “sua immagine e somiglianza” (Gen 1,26). per sette volte si ripete che tutto quanto Dio aveva
creato “era cosa buona”. il male cioè non è voluto da Dio, ma si introduce nella creazione per opera
dello spirito maligno al quale l’essere umano accondiscende compromettendo così il rapporto con il si-
gnore e con la creazione stessa. tuttavia, sebbene l’essere umano sia l’espressione più bella della crea-
zione, non ne è il compimento. il testo infatti termina parlando di quanto Dio fece nel settimo giorno: 

“così furono portati a compimento il cielo e la terra e tutte le loro schiere. Dio, nel settimo giorno,
portò a compimento il lavoro che aveva fatto e cessò nel settimo giorno da ogni lavoro che aveva
fatto. Dio benedisse il settimo giorno e lo consacrò, perché in esso aveva cessato da ogni lavoro
che egli aveva fatto creando. Queste sono le origini del cielo e della terra, quando vennero creati”
(Gen 2,1-4a). 

il compimento della creazione è nel settimo giorno, il giorno in cui Dio stesso ha smesso di operare. il
mondo ha bisogno di questo giorno, il giorno della lode di Dio. senza settimo giorno la creazione non
giunge alla sua pienezza, manca di qualcosa di essenziale. Da qui comprendiamo il senso del precetto
del sabato che troviamo nei comandamenti: 

“ricordati del giorno di sabato per santificarlo. sei giorni lavorerai e farai ogni tuo lavoro, ma il
settimo giorno è il sabato in onore del signore, tuo Dio: non farai alcun lavoro, né tu né tuo figlio
né tua figlia, né il tuo schiavo né la tua schiava, né il tuo bestiame, né lo straniero che dimora
presso di te. perché in sei giorni il signore ha fatto il cielo e la terra e il mare e quanto è in essi,
ma si è riposato il settimo giorno. perciò il signore ha benedetto il giorno del sabato e lo ha con-
sacrato” (es 20,8-11). 



nel settimo giorno l’uomo riconosce che quanto esiste non è solo opera sua, non è suo esclusivo pos-
sesso, comprende che egli non ne è del tutto padrone. solo nel riposo del settimo giorno e nella lode al
Dio creatore per quanto egli ha compiuto e continua a compiere, il mondo e la vita raggiungono la loro
pienezza. il sabato pone un freno  all’idea di grandezza, di dominio assoluto, all’orgoglio che fa sentire
superiori a tutto e a tutti. scrive Abraham Joshua Heshel, grande scrittore ebreo vissuto nel secolo
scorso: “il sabato non è al servizio dei giorni feriali; sono invece i giorni feriali che esistono in funzione
del sabato. esso non è un interludio, ma il culmine del vivere”. (il sabato, p. 22). e poi: “Amare il sabato
è amare quello che abbiamo in comune con Dio. la nostra osservanza del sabato è una parafrasi della
sua santificazione del settimo giorno. il mondo senza il sabato sarebbe un mondo che ha conosciuto
solo se stesso; sarebbe scambiare Dio per una cosa, sarebbe l’abisso che lo separa dall’universo; un
mondo senza una finestra che dall’eternità si apra sul tempo” (p. 24). 

nel giorno di festa si ristabilisce anche una certa uguaglianza tra gli esseri umani, perché il settimo
giorno coinvolge tutti, includendo lo schiavo e la schiava, lo straniero, il bestiame. in questo giorno si
crea di nuovo quell’armonia e quell’unità che il signore volle fin dall’inizio per il mondo e che sarà poi
messa in discussione dal peccato. il sabato è sorgente di uguaglianza e di unità. perciò va di nuovo ri-
scoperto il senso del riposo come cessazione dal lavoro, proprio nella prospettiva di una uguaglianza di
diritti che spettano a tutti, ai ricchi come ai poveri, ai datori di lavoro come ai dipendenti. la facilità con
la quale la nostra società impone che si lavori anche di Domenica rischia di eliminare quello spazio ne-
cessario per il nutrimento dell’anima oltre che per il riposo del corpo. non assecondiamo questa abitu-
dine di un mondo mercato, dove c’è tempo solo per vendere e comprare. 

Questa caratteristica solidale, fraterna e festosa del settimo giorno ricompare nella Bibbia anche in ri-
ferimento all’anno sabbatico (Dt 15,1-11) e alle feste ebraiche più importanti, come la festa delle setti-
mane (la pentecoste) e la festa delle capanne (Dt 16,9-15). nell’anno sabbatico non si può vivere in
maniera avara e misurata davanti al povero, anzi la Bibbia invita a una generosità di cuore e nelle azioni:
“se vi sarà in mezzo a te qualche tuo fratello che sia bisognoso in una delle tue città nella terra che il si-
gnore, tuo Dio, ti dà, non indurirai il tuo cuore e non chiuderai la mano davanti al tuo fratello bisognoso,
ma gli aprirai la mano e gli presterai quanto occorre alla necessità in cui si trova” (15,7-8). il giorno di
festa chiede al credente un’attenzione particolare al bisogno del povero, senza la quale non si ottiene la
benedizione di Dio, non si gode cioè pienamente della vita che viene da lui. 

nella festa, la solidarietà diventa gioia che coinvolge tutti, come prescriveva già il comandamento del
sabato: “Gioirai davanti al signore tuo Dio, tu, tuo figlio e tua figlia, il tuo schiavo e la tua schiava, il
levita che abiterà le tue città, lo straniero, l’orfano e la vedova che saranno in mezzo a te, nel luogo che
il signore avrà scelto per stabilirvi il suo nome” (Dt 16,11). la gioia scaturisce dalla condivisione del
proprio benessere con i bisognosi. proprio la festa è il giorno in cui si ricostituisce l’unità del popolo
davanti al signore e si ritrova la fraternità perduta.

nel giorno di festa riscopriamo così la gioia del dare, condividendo con gli altri, soprattutto con chi ha
bisogno, quello che abbiamo. Vorrei perciò che ogni nostra realtà fosse attenta ai deboli e ai poveri.
penso soprattutto agli anziani, a quelli soli o in istituto. chiedo a tutti voi di essere in ogni parrocchia
un luogo di amicizia per gli anziani. non diamo per scontato di sapere già tutto, di conoscere coloro
che hanno bisogno. molte volte i bisognosi ci sono nascosti, perché chi avrebbe bisogno di aiuto e di
compagnia  talvolta si vergogna a chiedere. impariamo a vivere la stessa compassione di quelle donne
che restarono vicine al signore non lasciandolo solo nel suo cammino di dolore. 



La Domenica:  i l  s et t imo gior no dei  cr i s t iani  

per i cristiani nella Domenica si ripete il miracolo della presenza del signore in mezzo a loro in maniera
visibile e certa. i padri della chiesa ne parlarono come del giorno della realizzazione definitiva della storia:
“san Basilio - scrive Giovanni paolo ii in Dies Domini (n. 26) - spiega che la Domenica significa il giorno
veramente unico che seguirà il tempo attuale, il giorno senza termine che non conoscerà né sera né mat-
tino, il secolo imperituro che non potrà invecchiare: la Domenica è il preannuncio incessante della vita
senza fine, che rianima la speranza dei cristiani e li incoraggia nel loro cammino”. e Benedetto XVi
scrive nell’esortazione Apostolica postsinodale Sacramentum caritatis: “la chiesa celebra il sacrificio eu-
caristico in obbedienza al comando di cristo, a partire dall’esperienza del risorto e dall’effusione dello
spirito santo. per questo motivo, la comunità cristiana, fin dagli inizi, si riunisce per la fractio panis nel
Giorno del signore. il giorno in cui cristo è risorto dai morti, la Domenica, è anche il primo giorno della
settimana, quello in cui la tradizione veterotestamentaria vedeva l’inizio della creazione. il giorno della
creazione è ora diventato il giorno della “creazione nuova”, il giorno della nostra liberazione nel quale
facciamo memoria di cristo morto e risorto” (n. 37).

ogni giorno ciascuno è chiamato a trovare lo spazio della preghiera, della meditazione delle sante scrit-
ture, dell’incontro con Dio. tuttavia la Domenica, il settimo giorno dei cristiani, è un giorno straordi-
nario: Dio si manifesta a noi nella sua sfolgorante bellezza come quel giorno sul monte della
trasfigurazione, il tabor. la Domenica è il giorno del compimento, il giorno della discesa di Dio sulla
terra, del ricongiungimento del cielo con la terra. la Domenica è il giorno della gratuità: il signore si
dona a noi senza nostro merito, viene a cercarci perché non ci perdiamo dietro noi stessi ma torniamo
a seguirlo. è come quel padre che aspetta il figlio sulla soglia di casa per potergli concedere il perdono
e far festa con lui e con i suoi familiari, invitandolo al banchetto della festa. in questo giorno si ristabilisce
l’unità perduta, si riscoprono quella fraternità e quell’amicizia  così difficili da vivere durante la settimana. 
l’apostolo paolo ricorda l’ultima cena del signore con i suoi discepoli proprio in contrasto con le divi-
sioni della comunità di corinto: “innanzitutto sento dire che quando vi radunate in assemblea, vi sono
divisioni tra voi, e in parte lo credo....Quando dunque vi radunate insieme, il vostro non è più un man-
giare la cena del signore” (1cor 11,18.20). le divisioni fanno spesso parte del nostro vivere gli uni ac-
canto agli altri. la difesa del proprio interesse e delle proprie ragioni porta a contrasti, litigi, rancori,
divisioni, persino nelle nostre realtà, tra individui, gruppi, parrocchie, contrade, comitati. che tristezza
e quanto spreco di tempo e di energie per difendere nient’altro che se stessi e le proprie convinzioni,
senza l’intelligenza di capire che solo nel dialogo e nell’amicizia è possibile vivere in modo non conflit-
tuale e costruire un mondo pacifico. popoli e individui istintivamente sembrano più portati a vivere se-
parati che uniti, nonostante Dio ci abbia creati fratelli, parte di un’unica famiglia. nella Domenica,
nonostante le divisioni e i contrasti della settimana, ci ritroviamo come un’unica famiglia attorno all’altare
del signore. Da tanti “io” si forma un “noi”, il “noi” di una comunità di gente riunita dal signore. 

è un dono straordinario che il signore concede ad ogni comunità raccolta nel suo nome. Forse non
apprezziamo abbastanza questo miracolo, non lo comprendiamo nel suo inestimabile valore, perché
siamo abituati a una fede individualista, che considera il cristianesimo come un affare privato tra me e
il signore. Al contrario la fede cristiana nasce in maniera personale, come la risposta di ciascuno al si-
gnore, ma cresce e si rafforza con gli altri e non contro gli altri. 

Gesù aveva chiamato i primi discepoli a due a due, come Andrea e pietro, Giacomo e Giovanni, o sin-
golarmente, come levi, ma subito fece di loro una comunità, come leggiamo nel Vangelo di marco: 

“salì poi sul monte, chiamò a sé quelli che voleva ed essi andarono da lui. ne costituì Dodici -



che chiamò apostoli -, perché stessero con lui e per mandarli a predicare con il potere di scacciare
i demòni. costituì dunque i Dodici: simone, al quale impose il nome di pietro, poi Giacomo, figlio
di Zebedeo, e Giovanni fratello di Giacomo, ai quali diede il nome di Boanèrghes, cioè “figli del
tuono”; e Andrea, Filippo, Bartolomeo, matteo, tommaso, Giacomo, figlio di Alfeo, taddeo, si-
mone il cananeo e Giuda iscariota, il quale poi lo tradì” (mc 3,13-19). 

Quella parola “costituì” ripetuta due volte indica proprio la formazione di un “noi” a partire da individui
che avevano cominciato a seguire Gesù. nella Domenica anche noi riscopriamo i nomi di quelle persone
che ci siedono accanto come parte di una stessa comunità. Durante la settimana forse la maggior parte
di loro ci è stata lontana, estranea, forse nemica, eppure nel giorno del signore li ritroviamo con i loro
nomi, la loro vita, i loro volti, le loro gioie e sofferenze. 

nella liturgia della Domenica con gioia ci troviamo gli uni accanto agli altri formando lo stesso popolo
santo di Dio, raccolto attorno all’altare del signore. scrive Giovanni paolo ii nella Novo Millennio Ineunte:
“l’eucarestia Domenicale, raccogliendo settimanalmente i cristiani come famiglia di Dio intorno alla
mensa della parola e del pane di vita, è anche l’antidoto più naturale alla dispersione. essa è il luogo
privilegiato dove la comunione è costantemente annunciata e coltivata. proprio attraverso la partecipa-
zione eucaristica, il giorno del signore diventa anche il giorno della chiesa, che può svolgere così in
modo efficace il suo ruolo di sacramento di unità” (36). e l’antica preghiera eucaristica della Didaché
recita a proposito del pane eucaristico: “come questo pane era prima sparso sui colli e raccolto divenne
una cosa sola, così la tua chiesa si raccolga dai confini della terra nel tuo regno”. in questo senso l’eu-
caristia “fa la chiesa”, come affermava san tommaso parlando dell’eucaristia come del sacramento
quo ecclesia fabricatur, il sacramento nel quale si costruisce la chiesa. la costituzione conciliare sulla
Divina liturgia Sacrosantum Concilium dice: “il nostro salvatore nell’ultima cena, la notte in cui fu tradito,
istituì il sacrificio eucaristico del suo corpo e del suo sangue, onde perpetuare nei secoli fino al suo ri-
torno il sacrificio della croce, e per affidare così alla sua diletta sposa, la chiesa, il memoriale della sua
morte e della sua resurrezione: sacramento di amore, segno di unità, vincolo di carità, convito pasquale,
nel quale si riceve cristo, l’anima viene ricolmata di grazia e ci è dato il pegno della gloria futura” (47).



ii

La Cel ebraz ione Eucaris t i ca

la celebrazione dell’eucaristia è il cuore della Domenica. per il suo carattere straordinario essa richiede
il convergere dell’impegno di tutta la comunità celebrante: il sacerdote, i ministranti, i lettori, il coro,
l’assemblea. nessuno è protagonista, perché l’unico vero protagonista è il signore che si offre sull’altare
per noi. tutti, a cominciare dal sacerdote, ministro dell’altare, sono servitori e non padroni. purtroppo
talvolta la frequentazione delle nostre realtà rischia di creare una mentalità da padroni. c’è chi si sente
padrone della chiesa, altri della sacrestia o dell’amministrazione, alcuni della statua del patrono, altri an-
cora dei vari momenti di preghiera, come le feste e le processioni. è necessario ricordare che se perdiamo
lo spirito di servizio rischiamo di rendere la casa di Dio non un luogo di preghiera, ma, come ebbe a
dire Gesù nel cortile del tempio di Gerusalemme, una “covo di ladri” (mt 21,13), composto di gente
che non serve il signore, ma utilizza la sua casa per affermare se stessa o per impossessarsene. 

Anche dopo aver preparato la mensa del signore rimaniamo tutti “servi inutili”, uomini e donne chiamati
a rendere lode a Dio. un giorno i discepoli chiesero a Gesù di “accrescere la loro fede”. il maestro ri-
spose: 

“se aveste fede come un granello di senapa, potreste dire a questo gelso «sràdicati e vai a piantarti
nel mare», ed esso vi obbedirebbe. chi di voi, se ha un servo ad arare o a pascolare il gregge, gli
dirà, quando rientra dal campo: «Vieni subito e mettiti a tavola»? non gli dirà piuttosto: «prepara
da mangiare, stringiti le vesti ai fianchi e servimi, finché avrò mangiato e bevuto, e dopo mangerai
e berrai tu»? Avrà forse gratitudine verso quel servo, perché ha eseguito gli ordini ricevuti?  così
anche voi, quando avrete fatto tutto quello che vi è stato ordinato, dite: «siamo servi inutili. Ab-
biamo fatto quanto dovevamo fare»” (lc 17,6-10). 

tutti, quando in modi diversi animiamo o partecipiamo alla liturgia, siamo al servizio della mensa del
signore. c’è chi prepara la chiesa, altri l’altare, altri si dedicano al servizio liturgico o al canto, ricordando
che nessun servizio è a vita. così, insieme al sacerdote, rendiamo bella e gioiosa la celebrazione. infatti
la messa della Domenica deve esprimere la gioia e la festa dell’incontro con il signore. 

Pr eparaz ione

la liturgia eucaristica va preparata. Anticamente il sacerdote prima di iniziare la messa doveva recitare
delle preghiere che lo disponevano a una celebrazione degna. oggi si arriva molte volte affannati, ci si
prepara in fretta, si decidono i compiti da assegnare all’ultimo momento, si comincia la liturgia quasi
senza uno stacco dalle consuete faccende in cui ciascuno è impegnato. la sciatteria e la consuetudine
spesso impediscono fin dall’inizio una bella celebrazione, degna del momento più alto della presenza
del signore in mezzo a noi. tutto comincia da qui. si prepari con cura l’altare e i paramenti siano de-
corosi. il servizio liturgico non può essere frutto di improvvisazione. ogni parrocchia abbia i suoi mi-
nistranti, che devono essere preparati per la celebrazione. i lettori non si scelgono lì per lì. Devono
conoscere bene i testi della Bibbia, avendoli preparati prima. i bambini e i ragazzi del catechismo siano
posti nei primi banchi con i catechisti o seguano la celebrazione con i genitori. soprattutto in alcune
circostanze, come le messe in cui i bambini fanno la prima comunione o i ragazzi la cresima, si eviti
che il chiasso di coloro che rimangono fuori dalla chiesa disturbi la celebrazione. 



Almeno nelle solennità si usi l’incenso e si faccia la processione di ingresso con la croce, il turibolo, i
candelieri e l’evangelario, che posto sull’altare, sarà poi portato all’ambone per la proclamazione del
Vangelo. tutto si svolga con dignità, decoro, senza fretta. nessuno è protagonista, neppure il sacerdote,
che deve evitare di muoversi in continuazione o dare indicazioni durante la celebrazione, e eviti assolu-
tamente di cambiare o aggiungere parole sue a quelle previste dal rituale, soprattutto nella preghiera eu-
caristica. l’assemblea viva questo momento così bello e gioioso in sintonia e comunione, con attenzione
e partecipazione. per questo sarebbe preferibile che i canti fossero conosciuti dall’assemblea, a parte al-
cune celebrazioni particolari, cosicché tutti si possano unire al coro nella lode al signore. 

La ce lebraz ione

è Domenica: il Signore ci chiama e ci accoglie
la messa inizia con il segno della croce. il padre, il Figlio e lo spirito santo, la trinità santa, questa sin-
golarissima famiglia, ci raduna e ci rende partecipi della sua vita: diventiamo “famiglia di Dio”. l’as-
semblea della Domenica non è fatta dalla somma delle singole persone; è il signore che raccoglie e
unisce persone diverse per farne un solo corpo. non conta il numero e neppure la condizione. Quel
che conta è radunarsi nel nome del signore.

il saluto del sacerdote ci svela la presenza del signore. Gesù stesso aveva detto: “Dove sono due o tre
riuniti nel mio nome, là sono io in mezzo a loro”(mt 18,20). Dopo lo scambio del saluto, la nostra
prima parola è un’invocazione di misericordia e di perdono. imitiamo i poveri e i malati che dicevano a
Gesù: “signore, pietà!” sì, il modo giusto di stare davanti al signore è quello del pubblicano della para-
bola il quale riconosce che davanti a Dio nessuno può accampare diritti. siamo tutti peccatori e bisognosi
del suo perdono. il modo sbagliato, invece, è quello del fariseo della parabola evangelica che, orgoglioso
della sua bontà, se ne stava diritto, in piedi, davanti a Dio, giudicando gli altri.  

il Gloria esprime la gioia del perdono ricevuto. sta scritto: “Vi sarà più gioia nel cielo per un solo pec-
catore che si converte più che per novantanove giusti i quali non hanno bisogno di conversione” (lc
15,7). Al termine del canto, il sacerdote raccoglie i desideri, le speranze, le angosce di tutti e, con una
preghiera, presenta tutto al signore. 

Dio ci parla
è il momento in cui Dio ci parla più distesamente. Durante la settimana siamo noi a parlare. ora siamo
chiamati ad ascoltare Dio che ci parla. la sua parola è una fonte di sapienza e di umanità. per questo ci
sediamo e ci disponiamo con calma all’ascolto. Abbiamo bisogno di questo tempo di ascolto in un
mondo in cui spesso non ci si ascolta più. nella nostra società in cui è diventato raro sedersi gli uni ac-
canto agli altri per ascoltarsi, e in cui è difficile persino per gli sposi e per i membri della stessa famiglia
sedersi con calma per parlare, a messa abbiamo la libertà di ascoltare Dio con tranquillità e con calma.
con l’ascolto di Dio inizia il colloquio più importante della nostra vita.

la messa contiene tre letture: una del primo testamento (chiamato solitamente Antico testamento),
l’altra del nuovo testamento (Atti degli Apostoli, oppure le lettere o l’Apocalisse). l’ultima è il Vangelo.
la divisione è stata fatta in base ad un ciclo di tre anni in modo da ascoltare con più completezza pos-
sibile l’intera sacra scrittura. essa infatti è importante come l’eucarestia: “la chiesa ha sempre venerato
le Divine scritture, come ha fatto con il corpo stesso di cristo, non mancando mai, soprattutto nella
santa liturgia, di nutrirsi del pane della vita dalla mensa sia della parola di Dio che del corpo di cristo,
e di porgerle ai fedeli”, dice il concilio Vaticano ii nella costituzione Dei Verbum (n. 21). Queste parole
hanno riportato la Bibbia nelle mani di ciascun credente. Del resto già gli antichi padri della chiesa



erano stati chiari: “io vi chiedo miei fratelli e mie sorelle di dirmi ora: credete più importante la parola
di Dio o il corpo di cristo? se volete rispondere la verità, dovete certamente rispondermi che la parola
di Dio non è meno importante del corpo di cristo! infatti, come abbiamo cura, quando viene distribuito
il corpo di cristo, di non lasciar cadere nulla per terra, così dobbiamo avere la stessa cura per non
lasciar sfuggire dal nostro cuore la parola di Dio che ci è rivolta, parlando o pensando ad altro. poiché
chi ascolta la parola di Dio con negligenza non sarà meno colpevole di colui che lascia cadere a terra,
per negligenza, il corpo del signore” (san cesario di Arles). ci uniamo a Gesù prima sotto le specie
della parola e poi sotto le specie del pane e del vino consacrati.

molto cammino è stato fatto da quando si pensava che la messa fosse valida dall’offertorio, tagliando
fuori tutta la prima parte. resta però ancora molta strada da percorrere per comprendere la centralità
della Bibbia nella nostra vita. non dovrebbe passare infatti giorno senza aprire almeno una pagina della
Bibbia! ma non manchiamo mai di ascoltarla almeno la Domenica, arrivando puntuali per l’inizio della
celebrazione.

Al termine della prima lettura rispondiamo con un salmo. i salmi ci inseriscono nella grande tradizione
di preghiera che ha nutrito schiere innumerevoli di credenti, sia ebrei che cristiani. Gesù stesso, come
maria, ha pregato con i salmi. è davvero bello pensare che noi usiamo le stesse parole usate da Gesù
per rivolgerci al padre. nei salmi impariamo l’alfabeto della preghiera, come una nuova lingua che ci
può aiutare a pregare anche durante la settimana.

L’omelia: la Parola di Dio tocca il cuore 
la parola di Dio deve entrare nella stanza segreta del nostro cuore. Questo avviene con l’omelia. la
parola di Dio deve giungere alle corde più profonde di ciascuno di noi e suscitare una domanda di cam-
biamento. paolo scrive: “la fede nasce dall’ascolto” (rm 10,17). sì! la fede non nasce da fenomeni spet-
tacolari, da avvenimenti strabilianti, la fede nasce dall’ascolto del signore. è questo il momento in cui
Gesù passa e bussa alla porta del cuore. si legge nell’Apocalisse: “ecco sto alla porta e busso. se qual-
cuno ascolta la mia voce e mi apre la porta, io verrò da lui, cenerò con lui ed egli con me” (Ap 3,20).
i sacerdoti debbono preparare l’omelia con cura. essa non va mai improvvisata, ma ha bisogno di una
gestazione lunga, fatta di preghiera, di studio, di affetto, di familiarità sia con la scrittura che con la
gente. potremmo dire che l’omelia è la lettera d’amore del sacerdote ai suoi fedeli. ogni sacerdote sa
che c’è uno stretto rapporto tra la scrittura e il popolo a cui è rivolta. e lui deve cogliere questo rap-
porto.

chi ascolta l’omelia deve essere attento a cogliere quanto il signore gli dice attraverso chi predica. nes-
suno, neanche il più sapiente o il più alto, può essere dispensato dall’ascolto. c’è una soglia della nostra
coscienza che è oltrepassata solo dal signore e dalla sua parola. sono certo che non c’è omelia nella
quale il signore non ci dica qualcosa. è necessario però che ci sia un clima, anche esterno, di silenzio e
di raccoglimento. nessuna parola deve andare perduta. 

Il Credo ci unisce a tutta la Chiesa
il credo ci raccoglie tutti nella professione della fede di tutta la chiesa di cristo ovunque diffusa, e ci
radichiamo nel grande popolo di Dio che ha attraversato i secoli e ha trasmesso di generazione in ge-
nerazione l’amore del signore. ecco perché va recitato o cantato tutti assieme: dobbiamo mostrare
anche esternamente l’unità della fede di un popolo che continua a traversare la storia e a dirigerla verso
il regno di pace e di amore a cui Gesù è venuto a dare inizio sulla terra. 



La Preghiera universale
nella preghiera dei fedeli, il popolo di Dio, esercitando la sua funzione sacerdotale, prega per tutti gli
uomini. è il momento della preghiera “universale”. Deve perciò riguardare la chiesa intera, i poveri e i
deboli, gli uomini e tutti i popoli. è opportuno preparare intenzioni di preghiera che rispondano alla
parola di Dio annunciata in quel giorno e che interpretino le speranze, le attese, i bisogni sia locali che
universali della chiesa e del mondo.

non dobbiamo dimenticare la forza della preghiera comune, del “noi” costituito dalla comunità che si
raccoglie nel giorno del signore. Gesù stesso ce lo ha detto: “in verità vi dico ancora, se due di voi sulla
terra si metteranno d’accordo per domandare qualunque cosa, il padre mio che è nei cieli gliela conce-
derà. perché dove sono due o tre riuniti nel mio nome, lì sono io in mezzo a loro” (mt 18, 19-20). 

L’Offertorio: i doni all’altare
la preparazione della mensa con l’offerta dei doni ha un alto valore spirituale. si portano all’altare il pane
e il vino. è il poco che abbiamo. lo presentiamo al signore perché lo trasformi. Gesù, anche per la mol-
tiplicazione dei pani, ebbe bisogno del poco che gli portarono. è il senso dell’offertorio: portare il pane
e il vino significa cooperare con il signore nell’opera della santificazione del mondo. la processione delle
offerte perciò deve essere bella e dignitosa, non appesantita con altri oggetti simbolici e spiegazioni, se
non in occasioni particolari.

è opportuno raccogliere le offerte per i poveri e per le necessità della chiesa (si può specificare nel-
l’omelia o nella preghiera dei fedeli lo scopo dell’offerta). l’altare dell’eucarestia e l’aiuto ai più poveri
non sono infatti slegati tra loro. portare l’offerta all’altare e non portare l’aiuto ai poveri è come tradire
il senso stesso della messa. la colletta deve terminare prima della preghiera eucaristica, quindi, dove è
necessario, sia fatta da più persone.

prima di offrire il calice, il sacerdote mette qualche goccia d’acqua nel vino. è un gesto antico accom-
pagnato da una preghiera silenziosa del sacerdote che chiede: “l’acqua unita al vino sia segno della
nostra unione con la vita di divina di colui che ha voluto assumere la nostra natura umana”. è bella la
riflessione di san cipriano: “se uno offre soltanto vino, il sangue di cristo si trova ad essere senza di
noi; se invece soltanto acqua, il popolo si trova ad essere senza cristo”.

la preghiera sulle offerte, preceduta dal sacerdote che si lava le mani in segno di ulteriore purificazione
da ogni peccato, conclude l’offertorio. 

La preghiera eucaristica
la preghiera eucaristica, “cuore e culmine della celebrazione”, ci unisce a Gesù che loda il padre. il sa-
cerdote la rivolge a Dio a nome di tutti i presenti. la dice il sacerdote ma a nome di tutti noi. la preghiera
di ringraziamento inizia dal prefazio, che ci esorta da unirci nella preghiera alzando i nostri cuori solo
verso il signore. A nome di tutto il popolo, perciò, il sacerdote glorifica Dio padre e gli rende grazie per
tutta l’opera della salvezza. tutti, al termine del prefazio, ci uniamo agli angeli del cielo e cantiamo con
loro: santo, santo, santo. Questa acclamazione esprime la partecipazione della comunità cristiana della
terra al canto della chiesa del cielo, come scrive l’Apocalisse: “Giorno e notte gli angeli non cessano di
ripetere: santo, santo, santo il signore Dio, l’onnipotente, colui che era, che è e che viene” (Ap 4,8).
la preghiera eucaristica che il sacerdote ora inizia è tutta rivolta direttamente al padre, origine e fonte
di ogni santità (sono le prime parole del canone); e al padre vanno l’onore e la gloria, come si dice al
termine. Questa preghiera non è un soliloquio del sacerdote con Dio e neppure un colloquio “faccia a



faccia” tra lui e il popolo: è la preghiera che sale a Dio da parte di tutti noi. i nostri occhi e il nostro
cuore sono rivolti al signore!

con l’epiclési (ossia l’invocazione dello spirito santo sul pane e sul vino), il sacerdote implora la potenza
divina perché il pane e il vino diventino il corpo e il sangue di cristo. lo spirito santo, che ha formato
Gesù nel seno di maria,  trasforma ora i nostri doni nel corpo e nel sangue di Gesù. 

il racconto dell’istituzione ripete le parole e i gesti di Gesù e li attua in quel momento. si compie lo stesso
sacrificio che cristo celebrò nell’ultima cena, quando offrì il suo corpo e il suo sangue sotto le specie
del pane e del vino, e lo diede da mangiare e da bere agli apostoli. Quando il sacerdote prende il pane e
il calice, alza i suoi occhi al cielo, e pronuncia le parole dell’ultima cena, è Gesù stesso che continua a
farlo per mezzo suo. Al termine della consacrazione del pane e del vino, tutta l’assemblea è invitata a
cantare questo grande mistero della fede.
segue quindi l’Anàmnesi (ossia il ricordo, la commemorazione). la chiesa, adempiendo il comando ri-
cevuto da Gesù per mezzo degli Apostoli: “fate questo in memoria di me” (lc 22,19), celebra la memoria
di cristo, ricordando soprattutto la sua passione e morte, la sua risurrezione e l’ascensione al cielo. nel
corso di questa preghiera la chiesa, in modo particolare quella radunata in quel momento e in quel
luogo, offre al padre nello spirito santo la vittima immacolata. il sacerdote ricorda esplicitamente la
comunione dei presenti con tutta la chiesa, sia con la chiesa celeste che con la chiesa terrestre. l’offerta
del corpo e sangue di Gesù è fatta per essa e per i suoi membri, per quelli che sono sulla terra e per
quelli che hanno già raggiunto il cielo, i quali tutti sono stati chiamati a partecipare alla redenzione e alla
salvezza. nessuno dei nostri defunti è escluso dalla messa. Anche se di qualcuno può venire pronunciato
il nome, nessuno è comunque dimenticato.

con la Dossologia finale, accompagnata dall’elevazione del pane e del vino consacrati, tutti glorifichiamo
Dio e rispondiamo: Amen. 

Il Padre Nostro
il sacerdote invita tutta l’assemblea a rivolgere a Dio la preghiera che Gesù stesso ci ha insegnato: il
padre nostro. è la preghiera che Gesù insegnò ai discepoli quando gli chiesero: “insegnaci a pregare”
(lc 11,1). è pertanto la preghiera per eccellenza del cristiano, la preghiera che ci qualifica. essa chiarisce
sin dalla prima parola quel che noi siamo: figli. e non soli, ma con altri fratelli e sorelle. il padre non è
innanzitutto “mio”, ma “nostro”, padre di un popolo, la famiglia di Dio. Di lui invochiamo il regno e
la realizzazione della sua volontà. 

il padre nostro, mentre riassume l’intera preghiera eucaristica sino ad ora pronunciata, ci fa chiedere
a Dio: “dacci oggi il nostro pane quotidiano”, introducendoci così alla comunione sacramentale. Di-
cendo: “rimetti a noi i nostri debiti come noi li rimettiamo ai nostri debitori”, come non ricordare le
altre parole evangeliche: “se dunque tu presenti la tua offerta all’altare e lì ti ricordi che tuo fratello ha
qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all’altare e và prima a riconciliarti con tuo fratello
e poi torna ad offrire il tuo dono” (mt 5,23).

Dalla capacità di perdono dipende non solo la nostra salvezza ma anche il futuro di pace nel mondo.
non c’è futuro di pace senza perdono! l’ultima domanda: “liberaci dal male” è l’umile richiesta di cia-
scuno di noi che riconosce la debolezza nella quale viviamo e che solo il signore è la nostra forza e ci
può liberare dal male, non abbandonandoci alla tentazione. 



La pace, ricevuta e scambiata
la preghiera per la pace e lo scambio di un gesto di amore fraterno precedono la comunione al corpo
e al sangue di Gesù. Questa preghiera ci ricorda che la pace viene da Gesù: “Vi lascio la pace, vi dò la
mia pace” (Gv 14,27). è Gesù la nostra pace. il segno della pace che siamo invitati a scambiarci non è
un gesto di cortesia o di buone maniere. no, la pace viene da Gesù, dal suo altare. noi la riceviamo e
ce la scambiamo. Questa pace ci rende fratelli e sorelle l’uno dell’altro. ecco perché lo scambio della
pace non deve essere un momento di confusione durante il quale ciascuno va alla ricerca dei propri
amici da salutare. non ci sono amici da cercare, ma solo fratelli e sorelle da accogliere e da abbracciare.
lo scambio della pace è un gesto di accoglienza tra coloro che sono vicini per mostrarsi reciprocamente
il dono della fraternità ricevuta dal signore, che supera ogni divisione. lo scambio della pace esprime
l’appartenenza a un unico corpo, la famiglia di Dio, ed è anche un impegno che ci prendiamo verso gli
altri. 

La “frazione del pane”
il sacerdote, a questo punto, spezza il pane consacrato. è un gesto a cui prestiamo poca attenzione, ep-
pure diede il nome alla liturgia eucaristica nella prima comunità cristiana (la “frazione del pane”). i
due discepoli di emmaus riconobbero Gesù, appunto, allo spezzare il pane. era un gesto frequente di
Gesù: solo lui spezzava il pane in quel modo. Appena i due di emmaus lo videro, lo riconobbero:
“Quando fu a tavola con loro, prese il pane, recitò la benedizione, lo spezzò e lo diede loro. Allora si
aprirono loro gli occhi e lo riconobbero” (lc 24, 30-31).

Questo gesto non ha solo un valore pratico di divisione del pane perché possa essere distribuito a più
persone. c’è un senso più profondo. Gesù è presente in quel pane come un corpo “spezzato”, e nel ca-
lice come sangue “versato”, ossia colui che dona tutto se stesso. nell’ostia e nel vino Gesù è presente
come l’amico che ci ama sino alla fine: “dopo aver amato i suoi che erano nel mondo, li amò fino alla
fine” (Gv 13,1). 

La comunione
il momento della comunione può iniziare, pertanto, con le parole di Giovanni Battista: “ecco l’agnello
di Dio che toglie i peccati del mondo” (Gv 1, 29). e noi, come il Battista, non possiamo non sentire
l’assoluta indegnità di fronte ad uno che ci ama in quel modo. egli ha dato tutto se stesso per noi. e
noi, invece, tratteniamo tutto per noi stessi. e con grande sapienza la chiesa ci fa ripetere le parole del
centurione: “o signore, non sono degno di partecipare alla tua mensa (nel Vangelo: “che tu entri sotto
il mio tetto”), ma dì soltanto una parola ed io sarò guarito” (lc 7, 6-7). Anche se ci fossimo appena
confessati, prima di accedere alla comunione dobbiamo sempre, e con grande umiltà, ripetere le parole
del centurione romano: “o signore, non sono degno!”

Debbono farci riflettere queste parole dell’apostolo paolo: “chiunque mangia il pane o beve al calice
del signore in modo indegno, sarà colpevole verso il corpo e il sangue del signore. ciascuno, dunque,
esamini se stesso e poi mangi del pane e beva dal questo calice” (1cor 11, 27-28). l’Apostolo si riferisce
alle colpe gravi, per le quali si richiede la confessione sacramentale. è opportuno, pertanto, che ci siano
momenti appropriati per celebrare questo sacramento. la confessione è un momento alto di grazia e di
liberazione. spesso continuiamo a portare pesi che ci fanno star male, dimenticando la grandezza del
cuore di Dio. egli è sempre pronto al perdono. il suo amore è ben più grande dei nostri peccati. certo,
è necessario che noi riconosciamo le nostre colpe, e che ne chiediamo perdono. ma Dio non rifiuta il
peccatore pentito: “non sono venuto a chiamare i giusti, ma i peccatori a convertirsi” (lc 5, 32). la
confessione, se all’inizio chiede umiltà e sofferenza, immediatamente è fonte di pace e di gioia.



è bene comunque partecipare alla messa facendo anche la comunione (se qualcuno ha bisogno di con-
fessarsi lo faccia preferibilmente prima; ogni sacerdote dovrebbe essere disponibile per questo momento
essenziale!). il pane e il vino consacrati ci trasformano profondamente perché ciascuno di noi viva come
Gesù, pensi come Gesù, ami come Gesù. Quel pane “spezzato” e quel sangue “versato” non hanno bi-
sogno di moltiplicare le parole. parlano da sé: contestano il nostro modo avaro di vivere e le attenzioni
meticolose per il nostro corpo, scandalizzano l’istinto al risparmio che abbiamo e l’abitudine a trattenere
tutto per noi stessi, ma soprattutto ci immergono in Gesù e ci aiutano a vivere come lui.

è necessario accostarsi alla comunione con tremore e con gioia assieme: andiamo incontro a chi ha
dato la vita per noi. Dobbiamo camminare con ordine, senza confusione. spesso non sappiamo cam-
minare assieme. non si deve né correre né accalcarsi, ma procedere con calma e dignità. chi fa la co-
munione prendendo l’ostia in mano, la riceva appoggiando la mano sinistra sopra la destra e la consumi
davanti al sacerdote e non mentre torna al suo posto. 

La benedizione
Al termine della celebrazione il sacerdote saluta e benedice l’assemblea. il signore ci lascia con la sua
benedizione, che è vita da comunicare con gioia agli altri. ogni credente che esce dalla messa è una be-
nedizione per coloro che incontra, una benedizione per le nostre città, una benedizione per il mondo
intero.



iii

Viver e la  Domenica e  la f es ta

la celebrazione eucaristica della Domenica non è solo il punto di arrivo della settimana, il settimo
giorno dei cristiani, ma da lì riprende la vita di ogni giorno con uno spirito nuovo, ricevuto attraverso
l’ascolto della parola di Dio e la partecipazione alla mensa del signore. Quando si esce dalla chiesa non
siamo più gli stessi. la presenza del signore ci ha rinnovati nel cuore e si è venuto a creare qualcosa di
nuovo dentro di noi, che portiamo con noi come un tesoro prezioso e una sorgente di amore da custo-
dire durante la settimana. sottolinea il concilio che “la liturgia è il culmine verso cui tende l’azione
della chiesa e, insieme, la fonte da cui promana tutta la sua virtù” Sacrosantum Concilium (n.10).

Vorrei invitare tutti a riflettere su quanto vi ho comunicato in questa lettera. chiedo perciò a tutti, par-
rocchie, Azione cattolica, movimenti, aggregazioni laicali, consacrate e consacrati, fedeli tutti, nel ri-
spetto dei differenti carismi, di unirvi nello sforzo comune di riscoprire la bellezza e il valore della
Domenica. Vi lascio perciò in conclusione alcune indicazioni per il lavoro e la riflessione di questo
tempo.

Il  s enso  de l la Domenica e  la central i tà 
de l la Celebraz ione Eucari st i ca

a)  ripensiamo il valore di questo giorno sia personalmente che come comunità, impegnandoci
a coinvolgere in esso anche coloro che normalmente non vi prendono parte. rendiamo la Domenica
momento di incontro per le nostre comunità, offrendo luoghi e occasioni di riflessione e di fraternità.

b) ripercorriamo insieme nelle nostre comunità e nei diversi ambiti pastorali i vari momenti
della celebrazione eucaristica, per riscoprirne la bellezza e la ricchezza. 

La Domenica  e la  cate chesi

a) come ho auspicato, la catechesi venga indirizzata al giorno del signore sia come collocazione
temporale sia nei suoi contenuti. è chiaro che talvolta per motivi logistici non è possibile per tutti fare
il catechismo di sabato o di Domenica, ma non bisogna cedere alla mentalità ormai diffusa che impegna
i bambini e i ragazzi in altre attività, impedendo loro la partecipazione alla messa. la loro presenza alla
liturgia della Domenica assieme alle famiglie è una condizione essenziale per poter accedere ai sacra-
menti. occorre perciò spiegare il senso di questo orientamento non solo della Diocesi, ma della chiesa
universale.

b) nella catechesi parliamo innanzitutto di Gesù a partire dai Vangeli. spesso non si conosce
nulla della vita di Gesù, delle sue parole, dei miracoli, del suo amore per i poveri, i malati, i peccatori,
del mistero della sua incarnazione, morte e resurrezione. solo una lettura attenta dei Vangeli aiuterà a
crescere secondo i “sentimenti” di Gesù, come direbbe l’apostolo paolo: “Abbiate in voi gli stessi sen-
timenti di Gesù cristo” (Fil 2,5). la catechesi deve unire infatti la conoscenza alla vita, perché quanto
si apprende non sia un puro esercizio di memoria, ma aiuti a gustare la bellezza e la gioia della vita cri-
stiana. la catechesi diventi perciò un grande momento di educazione alla vita, come esortano gli orien-
tamenti pastorali per il prossimo decennio: “la catechesi, primo atto educativo della chiesa nell’ambito
della sua missione evangelizzatrice, accompagna la crescita del cristiano dal’infanzia all’età adulta e ha



come sua specifica finalità non solo di trasmettere i contenuti della fede, ma di educare la mentalità di
fede, di iniziare alla vita ecclesiale, di integrare vita e fede” (n. 39).

c) è opportuno che la catechesi segua lo sviluppo dell’anno liturgico, per poter introdurre alla
comprensione delle celebrazioni a cui si partecipa. Vanno spiegati i tempi forti e le principali feste del
signore, come il natale, la settimana santa e la pasqua, la pentecoste, le feste della Vergine maria, come
l’immacolata e l’Assunzione, e dei santi, a cominciare dai santi patroni della Diocesi o delle diverse par-
rocchie, perché le feste del patrono non siano solo eventi esteriori e folcloristici, ma aiutino a vivere in
maniera rinnovata la propria fede. si coinvolgano i bambini e i ragazzi nella celebrazione, come ad esem-
pio nella presentazione delle offerte e nel servizio all’altare come ministranti. 

d) l’impegno educativo ci chiede di pensare anche a coloro che non sempre raggiungiamo at-
traverso le parrocchie, soprattutto per il sacramento della confermazione. Vista la grande adesione degli
alunni all’insegnamento della religione nella scuola, gli insegnanti di religione potrebbero essere tramite
per avvicinare ragazzi e giovani che si sono allontanati dalla chiesa, proponendo loro la preparazione
ai sacramenti.

e) i catechisti sono chiamati a conoscere la sacra scrittura nelle sue diverse parti assieme ai tempi
dell’anno liturgico. è auspicabile che l’ufficio catechistico prepari dei sussidi utili all’approfondimento
di questa conoscenza. A livello di vicarie sarebbe opportuno aiutare i catechisti con delle apposite lezioni
sulla Bibbia, la liturgia, le principali verità di fede. la scuola di teologia della Diocesi deve essere per
i catechisti un luogo importante per far crescere la propria conoscenza biblico-teologica, liturgica e dot-
trinale. sono perciò invitati a prendervi parte, anche se frequentando solo alcuni corsi appositamente
indicati per voi. 

La Domenica e  i  pover i

a) un grande vescovo, san Giovanni crisostomo, ci spiega il legame tra la celebrazione della li-
turgia eucaristica e l’amore per i poveri: “Vuoi onorare il corpo di cristo? non trascurarlo quando si
trova nudo. non onorare il cristo eucaristico con paramenti di seta, mentre fuori del tempio trascuri
quest’altro cristo che è afflitto dal freddo e dalla nudità. colui che ha detto: «Questo è il mio corpo», è
il medesimo che ha detto: «Voi mi avete visto affamato e non mi avete nutrito’ e ‘Quello che avete fatto
al più piccolo dei miei fratelli l’avete fatto a me»…A che serve che la tavola eucaristica sia sovraccarica
di calici d’oro, quando lui muore di fame? comincia a saziare lui affamato, poi con quello che resterà
potrai onorare anche l’altare”.  non esiste vita cristiana senza amore per i poveri, perché è sull’amore
per i poveri che saremo giudicati, come leggiamo nel Vangelo di matteo nella parabola del giudizio fi-
nale:

“il re dirà a quelli che saranno alla sua destra: «Venite, benedetti del padre mio, ricevete in eredità
il regno preparato per voi fin dalla creazione del mondo, perché ho avuto fame e mi avete dato da
mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da bere, ero straniero e mi avete accolto, nudo e mi avete
vestito, malato e mi avete visitato, ero in carcere e siete venuti a trovarmi». Allora i giusti gli ri-
sponderanno: «signore, quando ti abbiamo visto affamato e ti abbiamo dato da mangiare, o asse-
tato e ti abbiamo dato da bere? Quando mai ti abbiamo visto straniero e ti abbiamo accolto, o
nudo e ti abbiamo vestito? Quando mai ti abbiamo visto malato o in carcere e siamo venuti a vi-
sitarti?». e il re risponderà loro: «in verità io vi dico: tutto quello che avete fatto a uno solo di
questi miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a me» (mt 25,34-40).

b) Qualcuno potrebbe dire che dei poveri si occupano i volontari o la caritas diocesana. Altri



potrebbero chiedersi chi sono i poveri nella nostra terra. il pensiero va agli stranieri, ai rom, spesso di-
sprezzati, ai disabili, ai malati o alle famiglie in difficoltà. Forse ognuno conosce qualcuno bisognoso di
aiuto accanto a sé o nella propria parrocchia. certo, l’impegno della caritas e di tante aggregazioni
laicali, che in maniera gratuita aiutano i bisognosi, è una grande ricchezza per la Diocesi intera. tuttavia
non si deve dimenticare che l’amore per i poveri è parte essenziale della vita cristiana. in questo mo-
mento penso soprattutto agli anziani. molti sono soli, spesso deboli e malati. Alcuni si trovano negli
istituti, dove purtroppo sono talvolta abbandonati a se stessi o non sempre adeguatamente e degnamente
assistiti. Altri vivono a casa senza l’appoggio e la compagnia necessaria. conosco il prezioso servizio
dei sacerdoti e dei ministri straordinari dell’eucaristia, che provvedono a che malati e anziani non ri-
mangano senza ricevere il corpo del signore. sarebbe bello se alcuni di loro potessero essere accompa-
gnati alla messa della Domenica almeno in alcune occasioni. Vorrei perciò che in ogni parrocchia ci si
occupasse di più degli anziani, andandoli innanzitutto a trovare e creando una rete di amicizia e solida-
rietà attorno a loro. ricordiamoci che non c’è nessuno tanto povero da non poter aiutare uno più povero
di lui. e infine Gesù ci ha detto che “si è più beati nel dare che nel ricevere” (At 20,35). 



Conc lusione

care sorelle e cari fratelli, questi sono i tre ambiti di riflessione e di impegno su cui vogliamo lavorare
insieme nei prossimi tre anni a partire da questa lettera. ovviamente essi si intrecciano a livello pastorale,
e devono essere visti come delle prospettive che coinvolgono le nostre diverse realtà in maniera graduale
e connessa. ogni anno faremo una verifica di quanto si sta facendo. 

prego con voi tutti il signore perché ci sostenga nel nostro comune impegno pastorale, servizio all’amore
che Dio ci ha manifestato in cristo Gesù. chiediamo soprattutto che ci aiuti a lavorare insieme, come
parte di una stessa famiglia e non come individui o realtà che camminano da sole isolandosi o in con-
trasto con gli altri. la Vergine maria, tanto venerata nella nostra Diocesi, assieme ai nostri santi patroni,
accompagni il nostro lavoro, ci protegga dal male, ci renda discepoli del Figlio Gesù, per essere come
lei madri di tanti.

Dato in Frosinone, il 25 dicembre,

Solennità del Natale del Signore, dell’anno 2010.

Vescovo


