
FROSINONE-VEROLI-FERENTINOLazio  settere
gi

on
e

LA RIFLESSIONE DELLA DOMENICA

AVVENIRE
DOMENICA

25 GENNAIO 2009 9

Il tema proposto è complesso e artico-
lato. Si potrebbero dire molte cose.

Vorrei sottolineare solo qualche aspet-
to. Innanzitutto quanto stiamo facendo
si inserisce all’interno di un rapporto
ormai antico tra la comunità ebraica
di Roma e la comunità di Sant’Egidio e
che, come tutti voi sapete, si è più volte
espresso sia in momenti di riflessione
comune (…). Un aspetto importante
del dialogo avviene infatti proprio a li-
vello di relazioni interpersonali e tra
comunità. Abbiamo sempre di più con-
statato che il dialogo deve essere il no-
stro modo di vivere con gli altri onde
evitare di vivere contro gli altri o al più
senza gli altri. Mai come oggi sentiamo
l’urgenza di lavorare insieme e di ri-
spondere insieme a una società che a
tratti sembra volerci sempre più divisi
e contrapposti. I recenti episodi di anti-
semitismo, di antisionismo, di razzi-
smo e antigitanismo ne sono i segni evi-
denti. Già il nostro essere qui costitui-
sce una risposta forte a questa menta-
lità che appare molto invasiva del mo-
do di pensare e di vivere, al di là forse
anche delle sue espressioni esteriori.
Mi sembra significativa anche la scelta
dei Bene Berit di organizzare questo
incontro per la prima volta in un luogo
così significativo per la comunità ebrai-
ca, il Pitigliani, proprio alla fine di
Shabbat e anche della giornata che la
Chiesa cattolica Italiana dedica alla ri-
flessione sull’ebraismo.

È proprio la convivenza che ci spin-
ge anche al confronto tra fedi, idee,
modi di vivere, regole, azioni religiose.
Indubbiamente in ogni tradizione reli-
giosa la fede o la credenza si traduce in
determinati comportamenti che non
sempre si inseriscono armoniosamente
nei contesti nuovi del mondo contem-
poraneo. Fino a che punto è possibile a
fedi diverse giungere almeno ad accet-
tare un patrimonio comune che ci lega
gli uni agli altri, al di là delle innegabi-
li e insopprimibili differenze? Può la
ragione umana, dialogando con gli uo-
mini di fede, giungere a stabilire un co-
dice universale? Oppure, detto diversa-
mente: possono le diverse tradizioni re-
ligiose contribuire a stabilire un codice
etico di base che potrebbe incidere po-
sitivamente sullo sviluppo del mondo
contemporaneo? Proverò a inserirmi in
questo dibattito come studioso della
Bibbia. 

La Bibbia nelle culture. I canoni
esegetici, letterari e artistici sono in-
trecciati con ampi processi culturali,
che inducono rappresentazioni nuove
del testo sacro, talvolta in contrasto
con quelle precedenti. Se, come diceva
Gregorio Magno “Biblia crescit cum le-
gente”, ciò riguarda non solo l’esegesi,
ma le diverse espressioni culturali.
Non c’è Bibbia senza interpretazione.
Non c’è Tanak senza Talmud e Midra-
sh, come non c’è Bibbia cristiana senza
il contesto di fede e la vita della Chie-
sa. Del resto la Bibbia medesima è il
frutto di un incontro felice con le diver-
se culture in cui essa è cresciuta, dal-
l’antica cultura egizia o mesopotamica
a quella ellenista. La grande sapienza
egiziana, la maat, o il patrimonio cul-

turale sviluppatosi
nell’area mesopotami-
ca e cananaica ci
hanno permesso di
comprendere meglio
alcuni aspetti del lin-
guaggio biblico. La
cultura persiana e
l’ellenismo hanno aiu-
tato in maniera diver-
sa il testo sacro a co-
stituirsi e a proporsi
all’ecumene culturale
con il suo messaggio
universale senza ri-
nunciare alla propria
identità, uscendo dai
margini ristretti del
giudaismo postesilico.
Forse si potrebbe dire:
la Bibbia, parola ispi-
rata da Dio, manife-
sta questo incontro
misterioso tra Dio che
comunica con gli uo-
mini e l’uomo che ne
accoglie il messaggio
elaborandolo per
mezzo delle proprie
categorie culturali. I
diversi generi letterari
presenti nella Bibbia
non rappresentano al-
tro che l’espressione
culturale mediata dal
linguaggio che la rive-
lazione divina manife-
sta nel suo procedere
all’interno della sto-
ria. Dice G. Scholem:
“Il legame inscindibile
che unisce il concetto
di verità della rivela-
zione e quello del lin-
guaggio – poiché la parola di Dio, se
mai l’uomo possa farne esperienza, si
rende percepibile proprio nel medium
del linguaggio umano – è certo una del-
le eredità più importanti, anzi forse la
più importante, che l’ebraismo abbia
lasciato alla storia della religione”. La
Bibbia è un modello del rapporto fe-
condo tra sapienza umana e parola di
Dio, quindi tra ricerca della ragione e
fede. Dice l’enciclica Fides et Ratio:
“Quanto profondo sia il legame tra la
conoscenza di fede e quella di ragione è
indicato già nella Sacra Scrittura con
spunti di sorprendente chiarezza. Lo
documentano soprattutto i Libri sa-
pienziali. Ciò che colpisce nella lettu-
ra, fatta senza preconcetti, di queste
pagine della Scrittura è il fatto che in
questi testi venga racchiusa non soltan-
to la fede d’Israele, ma anche il tesoro
di civiltà e di culture ormai scompar-
se… La peculiarità che distingue il te-
sto biblico consiste nella convinzione
che esista una profonda e inscindibile
unità tra la conoscenza del pensiero e
quella della fede”. L’allora Card. Rat-
zinger spiegando proprio questa parte
dell’enciclica, diceva: “Già nella Bib-
bia stessa viene rielaborato un patri-
monio di pensiero religioso e filosofico
pluralistico derivante da diversi mondi
culturali. La parola di Dio si sviluppa
nel contesto di una serie di incontri con
la ricerca dell’uomo di una risposta al-

le sue domande ultime. Non è caduta
direttamente dal cielo, ma è propria-
mente una sintesi delle culture”. 

Per questo noi abbiamo il compito
di interagire nella lettura che la nostra
fede ci fa compiere della storia e degli
eventi, per indicare al mondo gli effetti
di un modo di vivere che, pur chiaman-
dosi di fede, non solo non è estraneo al
mondo, ma può contribuire al suo svi-
luppo, a un umanesimo che nasce da
un dialogo tra uomini appartenenti a
diverse comunità religiose.

Dialogo tra uomini e popoli. Il
dialogo è necessario e la Bibbia, con
buona pace di chi afferma che nella
Bibbia non esiste neppure la parola
“dialogo”, è proprio il libro del dialogo
tra Dio e l’uomo. Il libro dell’Esodo di-
ce che Dio parlava faccia a faccia con
Mosè, come un uomo parla con il pro-
prio amico (Es 32,11). La Chiesa catto-
lica dopo il Concilio Vaticano II ha fat-
to enormi passi avanti sulla via del dia-
logo con l’ebraismo, ma direi soprat-
tutto ha vissuto con gli ebrei, con la lo-
ro presenza e la loro fede. Non è qui il
caso di citare quanto già molti sanno,
il processo di avvicinamento che va dal
Concilio ad oggi. 

Sia Giovanni Paolo II che Benedetto
XVI hanno ribadito il legame intrinse-
co tra la Chiesa e Israele. Papa Bene-
detto ha affermato nella Sinagoga di
Colonia: «In considerazione della radi-

ce ebraica del cristianesi-
mo il mio venerato Prede-
cessore, confermando un
giudizio dei Vescovi tede-
schi, affermò: “Chi incon-
tra Cristo incontra l’e-
braismo”. Per questo il
rapporto della Chiesa con
l’ebraismo è essenziale
per la Chiesa stessa. Vor-
rei sottolineare che non si
tratta qui solo della tradi-
zione ebraica quale è rap-
presentata dalla sue Sacre
Scritture. Talvolta anche
nel dialogo ebraico cri-
stiano si evidenzia quasi
esclusivamente il legame
esistente tra le scritture
ebraiche e quelle cristia-
ne. Ma qui non stiamo
parlando di una storia fi-
nita, di cui la Chiesa è l’e-
rede che cancella e rende
vana l’antica. Giovanni
Paolo II ha ribadito il va-
lore di quell’“alleanza
mai revocata” tra Dio e
Israele. Le parole del Pa-
pa chiedono un impegno
di rilettura della realtà at-
tuale dell’ebraismo. La
Chiesa cattolica lo ha fat-
to in una successione con-
tinua a partire dal Vatica-
no II. L’ultimo documento
della Pontificia Commis-
sione Biblica, la cui prefa-
zione porta la firma del-
l’allora Cardinal Ratzin-
ger (2001), “Il popolo
ebraico e le sue Sacre
Scritture nella Bibbia cri-
stiana”, deve essere collo-

cato in questa prospettiva. In esso ven-
gono rilette le Scritture ebraiche all’in-
terno della Bibbia cristiana, non solo
riconoscendone il valore storico (pp.
51-55), ma anche cercando di reinter-
pretare i dati evangelici che talvolta so-
no stati sottoposti a letture oggi non
più in linea con il Magistero della chie-
sa. Vedi ad esempio l’interpretazione
dei testi neotestamentari in cui “i giu-
dei” sembrano essere presentati in una
luce negativa ed essere esclusi definiti-
vamente dalla salvezza e dalla grazia
di Dio, o, secondo l’antica accusa, rite-
nuti responsabili di deicidio. Questo
nuovo modo di vedere le cose è fonda-
mentale per la teologia e la lettura cri-
stiana della Bibbia. Si tratta di un pun-
to fermo essenziale, che raccoglie lo
spirito del Concilio in maniera definiti-
va. Da parte cattolica esiste il compito
immenso di permettere a questi docu-
menti di passare nella riflessione teolo-
gica come nella catechesi e nella men-
talità quotidiana.

Il titolo stesso del documento vati-
cano è significativo. Si parla di popolo
ebraico e di sue Sacre Scritture, cioè di
Scritture che vivono oggi in un popolo.
Ciò mi porta a dire che uno dei proble-
mi del dialogo ebraico cristiano è l’og-
gi, cioè la consapevolezza da parte cri-
stiana che l’ebraismo non è finito, che
vive in numerose comunità, che esso
non è solo il Primo Testamento, ma

che si nutre di una lunga e viva tradi-
zione, raccolta nel Talmud, nella sa-
pienza rabbinica e nella riflessione e
nella cultura di generazioni di apparte-
nenti a Israele. Dialogo significa anche
questa consapevolezza, quindi implica
conoscenza, incontro, da cui nascono
mutuo rispetto e stima. La ricerca stes-
sa di un’intesa comune che porti le fedi
e le religioni a permeare positivamente
il mondo contemporaneo, passa anche
attraverso un dialogo continuo con le
Scritture, come hanno fatto intere ge-
nerazioni di ebrei e cristiani, che a par-
tire dalla fede (la ‘emuna) attraverso la
ragione (da’at) hanno saputo di volta
in volta indicare ai propri fedeli e al
mondo un’etica del bene che porta ad
agire con delle conseguenti mizvot. Il
patto noachico ha bisogno di uomini di
fede, che sappiano essere segno della
presenza di Dio nella storia e di conse-
guenza di quanto egli vuole da noi. In
questo senso il patto noachico è neces-
sario, ma non sufficiente, perché neces-
sita di interagire con le fedi e le religio-
ni. Un esempio di questa interazione è
il nostro incontro di oggi e il dialogo
ebraico cristiano come si è andato svi-
luppando in questi ultimi decenni. 

Oggi il dialogo ebraico cristiano
non si è fermato. Non bisogna fare di
singoli episodi un motivo di sospetto o
di interruzione di un processo di avvici-
namento e di mutua comprensione. So-
no convinto che da ambedue le parti
occorra fare dei passi avanti. Oggi tal-
volta la questione mediorientale costi-
tuisce un impasse sulla via della com-
prensione e del dialogo.

Lo abbiamo visto purtroppo con do-
lore in questi giorni. L’antisemitismo si
sposa all’antisionismo e alimenta anti-
chi pregiudizi. Oggi dobbiamo afferma-
re, pur non rinnegando le nostre inne-
gabili differenze, la necessità di non di-
mettere i passi importanti compiuti ne-
gli ultimi decenni. Scrive Jonathan
Sacks, dopo aver citato una frase del
trattato Sanhedrin della Mishna che
dice: «Quando un essere umano crea
molte monete con lo stesso conio, esco-
no tutte uguali.

Dio crea tutte le persone secondo la
sua stessa immagine – la sua immagine
– e ciascuna è differente”. La sfida al-
l’immaginario religioso è vedere l’im-
magine di Dio in chi non rispecchia la
nostra immagine». (Dignità della diffe-
renza, p. 72). È quell’immagine di Dio
sulla quale si fonda l’alleanza noachi-
ca stando al libro della Genesi, quando
afferma: “Del sangue dell’uomo, ossia
della vostra vita, io domanderò conto;
ne domanderò conto a ogni essere vi-
vente e domanderò conto della vita del-
l’uomo all’uomo, a ognuno di suo fra-
tello. Chi sparge il sangue dell’uomo,
dall’uomo il suo sangue sarà sparso,
perché a immagine di Dio è stato fatto”
(Gn 9,6). Solo la coscienza di questa
immagine che ci accomuna può per-
mettere all’umanità di aspirare a quel-
la unità della famiglia umana, che Dio
ha sempre voluto, che non rinnega la
differenza e le identità, ma non ne fa
una ragione di inimicizia, come invece
era avvenuto fin dalle origine tra Caino
e Abele.

Dialogo ebrei - cristiani: perché le polemiche delle scorse settimane?
Ogni anno, dal 18 al 25 gennaio, si celebra la Settimana di preghiera
per l’unità dei cristiani. Il giorno precedente ad essa, ovvero, il 17
gennaio, la giornata dedicata al dialogo tra ebrei e cristiani.

Quest’anno, però, l’introduzione del Motu proprio da parte del
Santo Padre (e la relativa preghiera del venerdì santo per la
conversione degli ebrei, secondo il Messale del 1962), ha suscitato delle
polemiche da parte dei rabbini italiani che hanno deciso di sospendere

la giornata del dialogo con i cristiani. 
Nonostante ciò, il Centro Ebraico "I Pitigliani" di Roma ha ospitato

il significato incontro dal tema “Fede, Religioni, Mondo
Contemporaneo”, organizzata dalla Fondazione Bené Berith e dalla
Comunità di Sant'Egidio, cui hanno partecipato Rav Riccardo Di
Segni, il prof. Andrea Riccardi, il prof. Gavriel Levi e Mons. Ambrogio
Spreafico. Di seguito, riportiamo l’intervento del nostro Vescovo:


