
FROSINONE-VEROLI-FERENTINOLazio  settere
gi

on
e AVVENIRE

DOMENICA
24 MAGGIO 2009 13

Venerdì 15 maggio la chiesa di S.
Paolo Apostolo, in Frosinone, ha
ospitato la quarta e ultima cate-
chesi del ciclo tenuto dal vesco-
vo, S. E. Mons. Ambrogio Sprea-
fico che, nei vari incontri, ha in-
contrato, ogni sera, una media di
cinquecento giovani e giovanissi-
mi che, accompagnati da educa-
tori e sacerdoti, hanno parteci-
pato con interesse e attenzione.
Di seguito, il testo della cateche-
si:

«Tenete presente questo: chi se-
mina scarsamente, scarsamente
raccoglierà e chi semina con lar-
ghezza, con larghezza raccoglierà.
Ciascuno dia secondo quanto ha
deciso nel suo cuore, non con tri-
stezza né per forza, perché Dio
ama chi dona con gioia» (2Cor 9,
6 - 7).

Questo passo conclude i due
capitoli nei quali l’apostolo esorta
i Corinzi a essere generosi e solle-
citi nell’organizzare la colletta
per la Chiesa di Gerusalemme,
comunità in difficoltà e con tanti
problemi. La colletta è un segno
di unità della Chiesa di Cristo.
Essa manifesta anche il legame
dell’Apostolo con la Chiesa di Ge-
rusalemme e con il collegio degli
apostoli. Emerge innanzitutto l’e-
sortazione alla generosità nel da-
re: «Tenete presente questo: chi
semina scarsamente, scarsamen-
te raccoglierà e chi semina con
larghezza, con larghezza racco-
glierà». La generosità nel dare
agli altri è propria anche dei Van-
geli. La larghezza nel dare è il
contrassegno del discepolo di Ge-
sù. «Ciascuno dia secondo quanto
ha deciso nel suo cuore, non con
tristezza né per forza, perché Dio
ama chi dono con gioia». Si può
dare anche con tristezza, quasi
con il dolore di una privazione di
qualcosa di proprio, di essenziale.
Zaccheo nell’incontro con Gesù,
raccontato dai Vangeli, decide di
dare non tutto, ma nella misura
di quanto ha frodato con la sua
attività di pubblicano. Gesù ci la-
scia la libertà di decidere la no-
stra misura, che però deve essere
larga. L’accenno che Paolo pone
sulla tristezza nel dare tocca i
sentimenti che accompagnano di
chi dà qualcosa di suo. Il capitolo
15 del Deuteronomio, parlando
dell’anno sabbatico, ha parole
profonde sul dare con dispiacere,
quando dice: «Dagli generosa-
mente; e quando gli darai, il tuo
cuore non si rattristi» (v. 10). È
una sottolineatura che cerca di
penetrare i sentimenti anche di
chi già dona con generosità, quasi
per purificarli. La generosità pro-
voca una sovrabbondanza di gra-
zia da parte di Dio in colui che
dona. 

La generosità e la gioia nel da-
re fanno ricadere su chi dona la
grazia di Dio. La generosità e la
gratuità provocano l’amore di
Dio. La gratuità del dono mette in
comunicazione non solo con co-
lui che riceve, ma anche con il Si-
gnore. E qui Paolo cita un verset-
to del Sal 112 per sottolineare la
grazia sovrabbondante: «Ha lar-

gheggiato, ha dato ai poveri; la
sua giustizia dura in eterno». Pao-
lo identifica la comunità con i po-
veri.

La giustizia perfetta si manife-
sta nell’amore gratuito verso i po-
veri. Paolo richiama i numerosi
testi del Primo Testamento nei
quali la giustizia di Dio si realizza
anzitutto nei confronti del povero
che grida a lui (cf. Es 22,21-23;
Am 2,16ss; Isaia 1,10-26). La giu-
stizia, che in Dio è senza limiti, si
riversa nella gratuità dell’amore,
non è calcolatrice o solo retributi-
va. In questo senso si può dire
che la realizzazione della giustizia
nei confronti dei poveri è un dato
essenziale per misurare l’amore
nei confronti degli altri. Certo,
noi ci potremmo chiedere chi so-
no i poveri nella nostra società?
Ci sono? È giusto dire i poveri so-
no coloro che soffrono in tanti
paesi del mondo: i bambini che
muoiono di fame, i malati di Aids
in Africa, sono prigionieri, ... Ma
guardiamoci intorno, ci sono po-
veri che vivono anche in mezzo a
noi: io, per esempio, spesso vedo
gente che chiede l’elemosina; op-
pure pensiamo a quanti anziani
vivono soli o sono negli istituti. E
che dire degli stranieri, degli im-
migrati? La Bibbia riguardo al-
l’accoglienza agli stranieri è mol-
to chiara e ci insegna che il cre-
dente in Dio è chiamato ad amare
lo straniero. Dice il libro del Deu-
teronomio: «… il Signore, vostro
Dio, è il Dio degli dei, il Signore
dei signori, il Dio grande, forte e
terribile, che non usa parzialità e
non accetta regali, rende giustizia
all’orfano e alla vedova, ama il fo-
restiero e gli dà pane e vestito.
Amate dunque il forestiero, per-
ché anche voi foste siete forestie-
ri nella terra d’Egitto» (Dt 10, 17 -
19). È molto bello questo testo
perché, innanzitutto, fa vedere
come Dio si preoccupa dell’orfa-
no, della vedova e dello straniero,
che erano i più poveri di quel
tempo. Il suo è un amore che si fa

concreto, per questo il testo dice
“gli dà pane e vestito”. Quello di
Dio è un amore che, quindi, po-
tremmo dire, diventa solidarietà.

La conseguenza, è un invito al-
l’amore per lo straniero che in
nel libro del Levitico diventa an-
cora più chiaro ed esplicito:
«quando un forestiero dimorerà
presso di voi nella vostra terra,
non lo opprimerete», per prima
cosa, cioè, non bisogna mai di-
sprezzare uno straniero. Poi, an-
cora «Il forestiero dimorante fra
voi lo tratterete come colui che è
nato fra voi; tu l’amerai come te
stesso» (19, 33). È lo stesso co-
mando che la Bibbia dà per l’a-
more del prossimo: “Ama il pros-
simo tuo come te stesso”. 

La Parola di Dio, quindi, ci
aiuta a capire come noi cristiani
dobbiamo essere un segno di di-
versità in questo nostro mondo e
dobbiamo guardare agli altri, tut-
ti, soprattutto i più poveri e più
bisognosi, come trattiamo un no-
stro fratello, un nostro amico.
Dobbiamo amare lo straniero in
quanto “è nato fra voi”: non lo
dobbiamo trattare come se fosse
uno di noi: lui è uno di noi! È un
nostro fratello in quanto figlio di
Dio, creato a sua immagine e so-
miglianza. L’amore vero si impa-
ra volendo bene a chi non ti vuol
bene, a chi ti è estraneo e l’amore
per i poveri, in tutta la sua com-
plessità, è la cifra della gratuità
dell’amore cristiano. 

Tuttavia nelle lettere paoline, a
differenza dei Vangeli nei quali è
evidente una predilezione di Ge-
sù per i poveri, non si riscontra la
medesima preoccupazione. Il mo-
tivo di questa differenza risiede a
mio parere nel fatto che l’Aposto-
lo è soprattutto preoccupato che
anche i poveri ricevano il Vangelo
come tutti. Sarà questo a cambia-
re la loro vita. Ad esempio quan-
do Paolo parla della Chiesa come
corpo di Cristo, enumera tra i
membri del corpo anche gli schia-
vi. Non ha parole che facciano in-

tendere una battaglia per l’elimi-
nazione della schiavitù, tuttavia
dà un motivo di superamento rin-
viando al padrone Filemone lo
schiavo Onesimo come fratello e
come uomo: «Forse proprio per
questo egli è stato lontano da te
per un po’ di tempo, perché tu lo
riavessi per sempre; non più co-
me schiavo, ma molto più che
schiavo, come un fratello caro
specialmente a me, ma ora molto
più a te, sia sul piano umano sia
nel Signore!» (Fil 15-16). Il Vange-
lo cioè dà dignità a uomini perdu-
ti e considerati mezzi uomini, co-
me lo erano gli schiavi. Lo schia-
vo rappresenta la categoria gene-
rale di chi potrebbe essere esclu-
so dal Vangelo. Al contrario l’A-
postolo ritiene che nessuno possa
essere escluso dal Vangelo. Per
Paolo quindi non basta aiutare i
poveri, usare sollecitudine verso
il loro bisogno concreto; essere
solleciti con loro è anche renderli
partecipi del Vangelo. 

L’amore per i poveri in tutta la
sua complessità è la misura della
gratuità dell’amore cristiano. Ci
sarebbero molti testi su cui fer-
marsi e riflettere. Tra questi la pa-
rabola del Buon Samaritano che
viene detta per uno che osserva i
comandamenti e si crede giusto
davanti a Gesù. Gesù capovolge
la domanda del dottore della leg-
ge, che aveva chiesto: “chi è il
mio prossimo?”. A lui Gesù ri-
sponde: “chi è stato il prossimo
per…”. Il problema è farsi prossi-
mo, diventare prossimo dell’al-
tro. La parabola ci mostra che per
capire chi è il prossimo dobbiamo
farci prossimi, avvicinarci, altri-
menti il prossimo rimarrà una
teoria. La compassione è il punto
di diversità tra il samaritano e il
levita nonché il sacerdote, è ciò
che permette al samaritano di far-
si prossimo. I Padri hanno parlato
di Gesù come del buon samarita-
no. Tutti vedono, ma solo uno ha
compassione, e questo cambia
tutto. Si avvicina e si prende cura

di lui. Non si pone tante doman-
de. Si capisce così l’invito finale
di Gesù: “Va’ e fa’ anche tu lo
stesso”. A questa discussione se-
gue l’episodio di Marta e Maria.
È una scelta importante operata
dall’evangelista Luca. Maria non
si preoccupa di mille cose, ma
sceglie l’unica cosa di cui c’è bi-
sogno: mettersi ai piedi di Gesù e
ascoltare. L’amore per il prossimo
nasce in noi solo se stiamo ai pie-
di di Gesù. Dev’esserci unità
profonda tra amore del prossimo
e rapporto col Signore, preghiera,
altrimenti la nostra carità si spe-
gnerà. 

Ne La fraternità cristiana l’allo-
ra cardinale Ratzinger spiega l’u-
niversalità dell’amore cristiano
proprio a partire dall’amore cri-
stiano per i poveri (ed. Querinia-
na, Brescia 2005, pp. 39-41). An-
che il povero è sacramento della
presenza di Gesù. Quindi, al di là
delle facili giustificazioni con cui
si decide se aiutare o no un pove-
ro, il cristiano di fronte al povero
deve interrogarsi sull’atteggia-
mento da assumere, perché sare-
mo giudicati su questo. 

Un passo infine che lascio co-
me riflessione e l’invito all’amore
per i poveri che si trova nei primi
capitoli del libro del Siracide, do-
ve questo sapiente descrive con
finezza il valore dell’amore per il
povero (Sir 3,29-4,10).

Queste parole sono una perla
del Primo Testamento, perché so-
no capaci di entrare nei nostri
sentimenti e nell’animo del pove-
ro. Il Siracide sa benissimo che il
povero ha un cuore esasperato,
ma ci esorta a trattarlo con affabi-
lità, e ciò ci rende figli dell’Altissi-
mo. Sono parole che aiutano a vi-
vere in maniera semplice la lar-
ghezza dell’amore di Dio, la gra-
tuità dell’amore. 

L’amore per i poveri non è
sempre un amore facile, ma ha la
forza di avvicinarci a Dio e anche
di affinare, di rendere più bella,
la nostra umanità.

Concluse le catechesi

«I giovani alla scoperta dell’Apostolo delle genti»
L’ultima, sulla gratuità dell’amore cristiano

Alcune istantanee
del ciclo
di incontri


