
Mensile di informazione della diocesi di Frosinone - Veroli - Ferentino
Dir. Resp. Mons. Francesco Mancini -Redaz. e Amm. Via Monti Lepini, 73 -  03100 Frosinone

E-mail laparolachecorre@tin.it - Tel. 0775290973 - Autoriz. Trib. di Frosinone n.48 deel’8/4/1957 - Stampato in proprio
Spedizione in abbonamento postale articolo 2 comma 20/c • Legge 662/96 - Filiale di Frosinone

agenzia

INDICE
ANNO II  N° 04 del 1 ottobre 2002

Prossimi appuntamenti per la Formazione    2
Relazione di mons. Luca Brandolini                           3
Lectio Divina di Bruna Costacurta”                             8
Relazione pastorale di mons. Walter Ruspi             12
Sessioni di approfondimento                                   15
Laboratorio della fede e della carità per la 
crescita dei giovani                                                    15
Il valore e il ruolo della famiglia 
nell’evangelizzazione                                                 15
Il primo annuncio del vangelo ai non credenti 
e ai lontani                                                                  16

Centri d’ascolto della Parola di Dio                          17
Catechesi degli adulti                                                 17
Evangelizzare la pietà popolare                                18
La testimonianza della carità parte integrante 
dell’Evangelizzazione                                                 18
L’annuncio del vangelo della speranza nella malattia 
e nella disabilità                                                         19
Altre notizie
11 settembre 2002 ad un anno di distanza              19
Caritas diocesana: Uliveti di pace in Palestina        21

Il  convegno diocesano di settembre, “Una Chiesa 
di discepoli e di inviati”, è stato certamente un 
fecondo laboratorio pastorale che ha visto la 
nostra Chiesa in tutte le sue componenti mettersi 
in ascolto attento della Parola di Gesù per pre-
pararsi alla missione: per essere, cioè, testimone 
credibile della presenza redentrice del Signore 
nel territorio sul quale essa vive. Abbiamo perciò  
voluto che al centro del nostro convenire ci fosse 
la “Parola di Dio”, convinti che l’esperienza di 
Dio, della sua gioia, della sua salvezza, del suo 
perdono, sia premessa di ogni missione. In altre 
parole abbiamo voluto ripercorrere l’esperienza 
stessa dei discepoli di Gesù che  nell’ascolto del 
Maestro si sono preparati all’apostolato.
In questo percorso di passaggio dal discepolato 
all’apostolato siamo stati guidati dalla professo-
ressa Bruna Costacurta, che, attraverso la con-
templazione delle scene della Pentecoste e della 
apparizione del Cristo Risorto alla Maddalena, ci 
ha illuminato sul fatto che la buona notizia è per 
tutti e per sua stessa  natura chiede di essere dif-
fusa; essa  non è un tesoro geloso da tenere per 
sè, ma un dono che si riceve donandolo e che si 
dona perché lo si è ricevuto.  E’ l’esperienza del 
Signore nella nostra vita quotidiana di credenti 
che deve portarci ,come Maddalena, dalla espe-
rienza visibile, palpabile dell’amico e maestro, 
all’invisibile e incomprensibile Signore dal quale 

imparare la fedeltà e l’amore che si dona. Non è 
un discepolato facile, ma è essenziale per affron-
tare la missione. Dire “ è risorto”, per Maria e per 
gli apostoli, significa  dire “siamo passati nella 
morte per entrare nella resurrezione; ora te lo 
possiamo annunziare: l’amore non muore!”. 
Su questa “lunghezza d’onda” si sono poste 
anche le concrete indicazioni pastorali suggeri-
teci dal Vescovo  Mons. Brandolini  e da Mons. 
Ruspi, che ci sembra debbano essere accolte in 
pieno . Una Chiesa che sia davvero missionaria  
deve costantemente  tenere fisso lo sguardo su 
Gesù . Occorre così tornare spiritualmente a 
Nazareth per essere alla scuola di Gesù ed essere 
come Lui, rivelatori del volto del Padre. E’ lo stile 
missionario di Gesù e della Chiesa: imparare ad 
essere capaci di incarnarsi  nella nostra realtà … 
sporcarci le mani, uscire dal recinto sacro, cer-
care l’uomo … farsi prossimo ad ogni uomo cui 
siamo debitori della salvezza a noi affidata.
E’ indubbio che  il mondo nel quale viviamo 
è  radicalmente cambiato nella mentalità e nel 
costume rispetto a quello del passato. Questa 
nuova realtà ci chiede la capacità  di farci  pros-
simi all’uomo, ad ogni uomo, guardarlo con sim-
patia, come ebbe a dire Paolo VI al termine del 
Concilio; significa farsi compagni –come il Risorto 
con i due di Emmaus (cfr. Lc. 24, 13 ss.)- porsi 
in ascolto delle sue domande, anche se talora 

UNA CHIESA DI DISCEPOLI E DI INVIATI



2  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

espresse in maniera ambigua e confusa. 
Nella consapevolezza  che la Chiesa esiste 
per evangelizzare e che  questa è la sua 
vocazione, la sua grazia, il suo compito, 
dobbiamo finalmente prendere coscienza 
che questo è il compito fondamentale di 
tutti i suoi membri. Ci viene richiesta una 
evangelizzazione coraggiosa e chiara senza 
sconti e senza compromessi. Alle domande 
fondamentali dell’uomo contemporaneo 
la Chiesa non risponde con la filosofia, la 
psicologia o la sociologia, ma con il testi-
moniare e annunciare una persona viva: la 
persona di Cristo risorto. Dobbiamo per-
tanto impegnarci seriamente ad evangeliz-
zare  tutti, dappertutto e  con ogni mezzo 
consapevoli che non si può  rinunciare alla  
connotazione missionaria che scaturisce dal 
Battesimo . 

Questo annuncio, nella particolare situazio-
ne odierna, non deve essere rivolto sola-
mente ai lontani ma anche ai  tanti cristiani 
che pur non avendo formalmente rinnegato 
il loro battesimo non vivono in pienezza e 
con impegno il loro legame con Cristo e 
con la comunità . Scaturisce da qui l’urgen-
za di un ritorno al primo annuncio, dato 
spesso troppo sbrigativamente per sconta-
to, e quindi alla proposta di un itinerario di 
riscoperta di Cristo e di reinserimento nella 
Chiesa, più consapevoli e operosi.
L’evangelizzazione poi comporta per sua 

stessa natura una promozione integra-
le dell’uomo. Non può esistere salvezza, 
infatti, che non sia concreta, storica, incar-
nata in una data situazione storica. Non 
dobbiamo a tal proposito dimenticare che 
“nella società dell’indifferenza, ma anche 
di un esasperato consumismo che produce 
tante forme di emarginazione e crea nuove 
povertà, il linguaggio della misericordia è 
quello da tutti compreso e apprezzato” (M. 
Cacciari). Questa dimensione dell’annuncio 
e della promozione umana, trovano inol-
tre espressione nella liturgia della Chiesa, 
specialmente nell’Eucarestia, dove la parola 
annunciata si fa vita e l’esperienza spirituale 
si fa  incontro personale. 
Attraverso la bella esperienza vissuta nel 
nostro convegno, il Signore ci ha voluto 
ricordare che noi siamo gli inviati, gli apo-
stoli del terzo millennio in questa terra di 
Frosinone-Veroli- Ferentino. Di questa mis-
sione che scaturisce dalla vocazione batte-
simale egli ci chiederà conto.  In questo 
compito Egli stesso ci è vicino e ci offre il 
metodo di lavoro: “ascolta, medita contem-
pla e comprenderai il Mio volere”. Il cristia-
no non può accontentarsi  di un impegno 
sociale, di una solidarietà umana ma,  se il 
cuore del fratello resta duro, egli deve esse-
re pronto all’atto d’amore supremo: “morire 
per l’altro” come ha fatto il Cristo.
La finezza di un amore che si dona  è lo 
stile di una chiesa di discepoli e di inviati.

L E
C

Prossimi appuntamenti per la Formazione

LA FORMAZIONE DEGLI OPERATORI PASTORALI PER VICARIE
Ceccano
Venerdì ore 20.30 - Chiesa S.Maria.a Fiume
 18 Ottobre   15 Novembre 
 8 Novembre 22 Novembre 

Ferentino
Giovedì ore 20.30 - Suore Francescane
 17 Ottobre  7 Novembre 
 31 Ottobre  21 Novembre 
 
Frosinone
Venerdì ore 21.00 - Chiesa S.Maria Goretti
 18 Ottobre  15 Novembre 
 8 Novembre  22 Novembre 

Veroli
Martedì ore 20.30 - Casamari
 8 Ottobre  5 Novembre 
 22 Ottobre  19 Novembre 
 
Ceprano
Lunedì ore 20.30 - Chiesa di San Rocco
 14 Ottobre  4 Novembre 
 21 Ottobre  18 Novembre



3  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

L E
C

Relazione

UNA CHIESA MISSIONARIA CON LO SGUARDO FISSO SU GESU’, 
L’INVIATO DEL PADRE
mons. Luca Brandolini
Introduzione
“Gli occhi di tutti stavano fissi su di Lui”.
Così annota l’evangelista Luca nella nota “icona” 
evangelica nella quale ci presenta l’inizio della mis-
sione di Gesù, dopo 30 anni di nascondimento, nella 
sinagoga di Nazaret, dove era cresciuto, nel clima 
della preghiera. E’ là –come sappiamo- che egli svela 
per la prima volta la sua profonda identità messianica 
e la sua missione d’Inviato del Padre per la salvezza 
di tutti gli uomini, dichiarando adempiute in lui le 
antiche parole profetiche contenute nella terza parte 
del libro di Isaia, eco di quelle, scritte prima ancora 
e notissime, che si trovano nei capp. 40 – 55 sul 
“Servo” di Dio e degli uomini. Parole che, rilette alla 
luce del N.T., dei Sinottici in particolare e di S.Paolo, 
confermano il loro inveramento pieno nella persona 
e nell’opera salvifica di Cristo.
Seguendo l’invito di Giovanni Paolo II, espresso già 
nella “Tertio millennio adveniente”, in preparazione 
alla celebrazione del Grande Giubileo del Duemila, 
costantemente riproposto durante l’Anno santo 
e riconsegnato alla Chiesa nella “Novo millennio 
ineunte” come impegno prioritario per una “misu-
ra alta della vita cristiana” e per un rilancio della 
missione ecclesiale nel mondi che cambia, vogliamo 
anche noi “volgere lo sguardo a Cristo”, il sole che 
sorge dall’alto, verso Oriente, venuto dal Padre “per 
illuminare coloro che sono nelle tenebre e nell’om-
bra di morte  e dirigere i nostri passi sulla via della 
pace “(cfr.Lc. 1,76)
Un atteggiamento, questo, che era chiesto antica-
mente ai catecumeni, prima di professare la fede 
e ricevere, nella notte di Pasqua, i sacramenti del-
l’iniziazione, volgendosi da occidente (regno delle 
tenebre e della schiavitù del peccato e della morte) 
verso oriente (orizzonte della luce, della verità e 
della vita), per esprimere la volontà di conversione 
e l’impegno a camminare, illuminati dalla parola di 
Dio, alla sequela di Cristo, sulla via della vita.
Siamo sollecitati, in questo, anche dagli “Orientamenti 
pastorali” dei Vescovi italiani per il primo decennio 
del Duemila (“Comunicare il Vangelo in un mondo 
che cambia”) i quali, riprendendo ed approfondendo 
l’invito del Papa, soprattutto nella prima parte del 
Documento, ci spingono a contemplare e a met-
terci in ascolto di Cristo per diventare sempre più 
discepoli e apostoli (cfr. “Orientamenti” CEI, n. 47), 
Chiesa in missione, casa e scuola di comunione.

E’ quanto vogliamo fare in questa relazione, lascian-
doci guidare dal Magistero di Giovanni Paolo II e dei 
Vescovi e, soprattutto, dallo Spirito, che continua a 
parlare alla Chiesa attraverso le Scritture e l’insegna-
mento dei suoi Pastori.

1. Ritornare a Nazaret
1.1. Vogliamo, anzitutto, ritornare a Nazaret, la città 
della Galilea dalla quale prende le mosse la missione 
di Gesù. Tornare a Nazaret significa tornare agli inizi, 
alle origini, per prendere coscienza di ciò che fu “in 
principio”, e per ripartire di là, con maggiore consa-
pevolezza e con nuovo entusiasmo per la missione 
che Gesù ha affidato ai suoi. E’, e  non può essere 
che la stessa di lui per la quale ha fatto dono dello 
Spirito che si è posato su di lui e che egli ha effuso 
e continua ad effondere sui suoi affinchè portino a 
compimento il progetto di salvezza affidatogli dal 
Padre.
Raccolgo un’ulteriore sollecitazione a tornare a 
Nazaret, in Galilea, nell’invito fatto agli apostoli dal 
Risorto, attraverso Maria di Magdala. “Là mi vedran-
no”, dice Gesù (cfr. Mc. 16,7). A Nazaret dunque ci è 
dato di “vedere” il Signore, di fissare gli occhi di lui, 
affinchè l’oggi delle sue parole possa trovare adem-
pimento in noi e, attraverso di noi, per coloro che 
ci chiedono, come all’apostolo Filippo: “Vogliamo 
vedere Gesù” (cfr.Gv. 12, 21) affinchè possano rico-
noscerlo in noi, quali testimoni della fede e annun-
ciatori del suo mistero pasquale.
E’ un compito fondamentale questo per tutti coloro 
che vogliono essere partecipi e collaboratori, qui-e-
oggi, della missione del Salvatore.
Ce lo chiedono i Vescovi, negli “Orientamenti” già 
ricordati. “La contemplazione e l’ascolto (di Cristo) 
da parte dei cristiani, è rivolto alla Parola fatta carne, 
a Colui che, secondo l’evangelista Giovanni, è la 
narrazione, la spiegazione, cioè la rivelazione piena 
del Padre e del suo progetto di salvezza che chiama 
tutti gli uomini ad essere salvati e a giungere alla 
conoscenza della verità. Grazie all’ascolto, all’espe-
rienza e alla contemplazione del Verbo, i nostri cuori 
si trasformano, sino a plasmare le nostre vite, sino 
a  farle diverse, a loro volta capaci e desiderare di 
comunicare la vita ricevuta. Nel cuore di chi ha ade-
rito al Signore Gesù Cristo non può non nascere il 
desiderio di condividere il dono ricevuto” (n.3)
Ecco il senso e la portata della Missione!



4  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

“Solo il continuo e rinnovato ascolto del Verbo di 
vita –affermano ancora i Vescovi- solo la contempla-
zione costante del suo volto permetteranno ancora 
una volta alla Chiesa di comprendere chi è il Dio 
vivo e vero e chi è l’uomo (n.10), di annunciarlo 
agli uomini e diventare così collaboratori di Cristo, 
Inviato del Padre, e collaboratori della gioia e della 
speranza, di cui essi vanno alla ricerca, oggi partico-
larmente, nel clima di frantumazione, d’insicurezza e 
di svuotamento che si respira, in un mondo segnato 
dall’indifferenza e di perdita della fede che si respi-
ra. Senza questo presupposto e questa condizione 
–ci ricorda il Papa- la nostra testimonianza sarebbe 
insopportabilmente povera (cfr. NMI, 16) e il nostro 
impegno un faticare invano e senza frutti, perché 
puro attivismo.

1.2. Ci chiediamo, allora: cosa ci svela di sé e della 
sua missione Gesù, particolarmente a Nazaret?
Senza avere la pretesa di essere esauriente, raccolgo 
alcuni tratti del suo volto che meritano di essere 
evidenziati.
v Egli si rivela, anzituto, come l’Inviato del Padre, il 
Figlio-Servo che manifesta e rende presente in pie-
nezza e definitivamente il Regno, che è quanto dire 
il progetto, concepito fin dall’eternità e in qualche 
modo manifestato già nell’antica alleanza, per mezzo 
dei Profeti, della comunicazione della vita divina per 
la salvezza di tutti gli uomini.
Egli è pure il Cristo, su cui si è posato lo Spirito per 
consacrarlo e sostenerlo nella sua missione, fatta di 
piena condivisione con gli uomini (“in tutto simile 
a noi, fuorchè nel peccato”, come afferma la lettera 
agli Ebrei 4, 13), di annuncio del Vangelo, bella noti-
zia di speranza e di vita piena, di liberazione integra-
le dell’uomo, attraverso parole-gesti che svelano la 
ricchezza della misericordia di Dio, fino alla suprema 
oblazione di sé, nel sacrificio pasquale della morte e 
risurrezione e all’effusione dello stesso Spirito, primo 
dono fatto ai credenti, per raccogliere i figli di Dio 
dispersi (cfr. G. 19,51) e farne il popolo della nuova 
alleanza.
Una missione, quella dell’Inviato-Servo, che si com-
pie nell’abbassamento di sé (la “Kenosis” di cui 
parla S.Paolo nel noto inno cristologico della lettera 
ai Filippesi 2,7-8); permeata di obbedienza filiale 
costante fino alla croce; vissuta con totale dedizione, 
esemplare umiltà e mitezza e con un amore verso 
tutti, ma specialmente verso i povere, gli emarginati, 
i peccatori.

2.Lo “stile missionario” di Gesù e della Chiesa
2.1. Questi pochi e sommari cenni, ampiamente svi-
luppati nella “Novo millennio ineunte” di Giovanni 
Paolo II e negli “Orirentamenti pastorali” dei Vescovi 

italiani, ci consentono di riscoprire non solo il con-
tenuto della missione di Gesù, ma anche –e soprat-
tutto- il suo “stile missionario” che la Chiesa “Serva”, 
come fu Servo il suo Maestro, Sposo e Signore, è 
chiamata a fare proprio, se vuole essere pienamente 
fedele a Dio e all’uomo.
Lo affermano con chiarezza i Vescovi: “Solo seguen-
do l’itinerario della missione dell’Inviato del Padre 
fino alla glorificazione alla destra di Dio, passando 
per l’abbassamento e l’umiliazione del Messia, sarà 
possibile per la Chiesa assumere uno stile missiona-
rio conforme a quello del Servo” (cfr. Orientamenti 
n.10) di cui essa è “sacramento” e prolungamento nel 
tempo, fino al suo ritorno nella gloria.

2.2. Vale la pena, dunque, riprendere, approfondire 
e attualizzare al nostro “oggi” gli aspetti caratteristi-
ci della missione di Cristo –il suo stile missionario, 
appunto-  per coglierne tutte le implicazioni e gli 
impegni per noi. Li raccolgo attorno a quattro 
punti.

La logica dell’incarnazione.
E’ la prima istanza che raccolgo dalla contemplazio-
ne del volto di Cristo, e particolarmnete dall’icona 
di Nazaret.
In Cristo, Inviato del Padre, Parola fatta carne “per 
noi uomini e per la nostra salvezza”, che –come 
affermano gli “Orientamenti”- si è rivelata attraverso 
una profonda condivisione dell’esperienza umana. 
Egli non ha rifuggito l’opacità della storia, ma l’ha 
assunta per redimerla (n. 14).
Attingiamo qui le profondità del mistero dell’incar-
nazione e il valore fondativo ed “esemplare” che 
esso riveste per la vita e la missione della Chiesa. 
“Condividendo la condizione umana, il Verbo l’ha 
illuminata con le profondità di Dio” (ivi), senza con-
fusione e assimilazione, come affermato dal Concilio 
di Calcedonia; con lo stile proprio dei profeti, i quali, 
pur essendo scelti tra il popolo e condividendo la 
sua sorte, specialmente nei momenti più oscuri e 
drammatici, sono i testimoni dell’Assoluto e i porta-
voce di Dio per richiamarlo alla fedeltà all’alleanza 
e svelare ad esso il senso della storia, nella quale 
–come si dice- Dio scrive dritto anche sulle righe 
storte degli uomini peccatori.
Cristo, il grande profeta, “ha compiuto la sua mis-
sione –sono ancora gli “Orientamenti” ad affermar-
lo- calandosi in ogni nostra oscurità, con umiltà e 
con un profondo amore per gli uomini … Anche la 
Chiesa, allora, non potrà seguire altra strada” (n.68)
Da questa piena e fondamentale istanza, scaturisco-
no importanti conseguenze pastorali:
º il mondo nel quale viviamo, radicalmente cambiato 
nella mentalità e nel costume rispetto a quello del 



5  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

passato, è caratterizzato dalla frammentazione e dalla 
complessità, segnato dalle tristi conseguenze del per-
vasivo fenomeno del secolarismo, dall’indifferenza, 
dall’incertezza e dalle molte paure sul futuro…
La nostra più forte tentazione è quella della presa di 
distanza, del rifiuto, ovvero quella di serrare le fila e 
starcene chiusi nel “recinto del sacro”, soddisfatti e 
paghi della “beatitudine del culto” ovvero dlle affini-
tà che si possono sperimentare all’interno dei piccoli 
gruppi intra-ecclesiali ai quali si appartiene.
La Chiesa, invece, è chiamata “a trovare se stessa 
fuori di se stessa” (Giovanni Paolo II) 
Ecco la missione!
Ciò comporta farsi prossimi all’uomo, ad ogni uomo, 
guardarlo con simpatia, come ebbe a dire Paolo VI al 
termine del Concilio; significa farsi compagni –come 
il Risorto con i due di Emmaus (cfr. Lc. 24, 13 ss.)- 
porsi in ascolto delle sue domande, anche se talora 
espresse in maniera ambigua e confusa.
Tutto ciò ci chiede una grande capacità di “discer-
nimento” per cogliere i semi del Verbo presenti 
comunque e sempre nel cuore dell’uomo e nelle pie-
ghe della storia, per portarli a compimento sapendo 
distinguere la zizzania, per bruciarla, dal buon grano 
da coltivare e far maturare…
E questo è dono dello Spirito, da invocare, accogliere 
e far fruttificare attraverso le opere della verità, della 
giustizia e dell’amore. Proprio come ha fatto Gesù 
nella sua missione. Questo vuol dire essere “nel 
mondo” senza però essere “del mondo”.

La priorità dell’annuncio
“Mi ha mandato (il Padre) a portare il lieto annun-
cio”: così dichiara Gesù all’inizio della missione nella 
sinagoga di Nazaret. La fedeltà a questo mandato la si 
riscontra in tutta la sua vita. Egli chiede a tutti coloro 
che vanno a Lui, o che egli incontra sul suo cammi-
no, di “credere”, che è quanto dire, di aderire al suo 
messaggio e, attraverso di esso, alla sua persona e di 
conformarvi il proprio modo di pensare e di vivere. 
“Chi crederà e suggellerà nel battesimo, la propria 
adesione a Lui e con Lui diventerà partecipe del suo 
mistero pasquale, sarà salvato”(cfr. Mc. 16,7)
Gesù, l’Inviato del Padre, si rivela così, prima di tutto 
come l’ “evangelizzatore”. Agli apostoli, che egli 
invia nel mondo in suo nome e con la potenza del 
suo Spirito, chiede la stessa cosa; affida il medesimo 
compito. Obbedienti al suo comando, essi restano 
fedeli al mandato. Basta scorrere gli “Atti” per con-
vincersene. 
A nome di tutti lo dichiara con forza e franchezza 
Paolo, l’apostolo per eccellenza: “Dio non mi ha 
mandato a battezzare ma ad evangelizzare”(I Cor. 
1,17), nel senso affermato dal Concilio e cioè prima 
che gli uomini si accostino ai sacramenti è necessa-

rio che credano e si convertano (cfr. Sacrosantum 
Concilium, 10). 
I sacramenti sono, infatti, “segni della fede” e quindi 
“la presuppongono, la nutrono e la esprimono” (ivi, 
59). In caso contrario rischiano, come purtroppo 
accade spesso oggi, di ridursi a semplici riti di costu-
me e di tradizione religiosa.
La Chiesa esiste per evangelizzare. Questa è la sua 
vocazione, la sua grazia, il suo compito, come già 
affermato da Paolo VI nell’”Evangelii nuntiandi” (n. 
14) e come costantemente ci ripete, con la parola e 
l’esempio, Giovanni Paolo II.
Un compito questo divenuto pressante e urgente in 
questo nostro mondo, per i cambiamenti avvenuti e 
ai quali si è fatto già cenno e di cui parlano ampia-
mente gli “Orientamenti” dei Vescovi italiani. Ogni 
discepolo di Cristo e l’intera sua comunità deve 
ripetere con San Paolo: “Guai a me se non evange-
lizzassi!” (I Cor. 9,16)
Non intendo entrare nel merito di ciò che con-
cretamente comporta qui ed oggi questa priorità. 
Certamente ne parlerà ampiamente domani, nella 
sua relazione, Mons. Walther Ruspi. Vorrei soltanto 
evidenziare fin d’ora, alcune istanze fondamentali:

• non basta –come già si diceva- farsi compagni 
di viaggio degli uomini d’oggi e porsi in ascolto 
delle numerose “domande di senso” che si agi-
tano nel loro cuore. Occorre darvi risposte. La 
nostra risposta è Cristo e il suo mistero pasquale, 
fondamento di fede, di speranza, di vita piena, 
di gioia. Solo in Lui c’è la salvezza, come fin da 
principio affermavano gli apostoli.

• Questo vale per tutti, ma –nella nostra situazio-
ne- specialmente per quei tanti uomini e donne 
che si dicono cristiani e che pur non avendo for-
malmente rinnegato il loro battesimo non vivono 
in pienezza e con impegno il loro legame con 
Cristo e con la comunità dei suoi discepoli e, 
cionostante, per circostanze diverse si avvicinano 
a noi per chiederci qualche servizio religioso e 
per manifestarci le loro attese di trascendenza ed 
essere illuminati e sostenuti nel cammino di una 
“fede adulta e pensata”.

• Scaturisce da qui l’urgenza di un ritorno al primo 
annuncio, dato spesso troppo sbrigativamente per 
scontato; e quindi della proposta da offrire loro 
un itinerario o degli itinerari di riappacificazione 
e di riscoperta di Cristo e di un reinserimento 
nella Chiesa, più consapevoli e operosi.

• Un impegno da portare avanti “con intelligenza, 
creatività e coraggio” (cfr. Orientamenti n. 59) 
ma anche con franchezza, come gli apostoli. Ciò 
implica una profonda “conversione pastorale”, 
rispetto ai metodi e quindi allo stile del passato, 



6  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

quando la società era fondamentalmente cristia-
na. Una “sfida”, a cui non possiamo sottrarci se 
vogliamo essere cristiani autentici.

Evangelizzare è promuovere integralmente l’uo-
mo.
Contemplare il volto di Cristo, l’Inviato, e ascoltare la 
dichiarazione da lui fatta nella Sinagoga di Nazaret, 
chiede alla Chiesa di far proprio un altro aspetto 
della sua missione. Quello che esige di accom-
pagnare, sostenere ed esplicitare l’annuncio con i 
“segni” (parole e gesti) finalizzati alla liberazione 
dell’uomo da ogni forma di male e quindi alla sua 
integrale promozione, in una parola a rendere visibi-
le ed operante la misericordia di Dio di cui Cristo è 
sacramento ed esempio. Lo si evince non solo dalle 
parole con cui Gesù rivela a Nazaret la sua identità e 
missione di Salvatore, ma da ciò che egli ha concre-
tamente compiuto nel suo itinerario terreno, quando 
è passato tra gli uomini facendo del bene e sanando 
tutti (cfr. Atti 10,38)
Sotto questo profilo l’icona –anch’essa lucana- del 
buon Samaritano rimane prezioso punto di riferimen-
to per il servizio che la Chiesa è chiamata a com-
piere all’uomo, come ricordano gli “Orientamenti” 
al n. 62.
La missione conferita da Gesù ai dodici e ai settan-
tadue discepoli, comporta –come è noto- questa 
fondamentale dimensione (cfr. Mc. 16, 17-18; Lc. 10, 
1 ss.), come ampiamente è dimostrabile anche dal 
loro stile missionario così come emerge dagli Atti. 
Non può esistere salvezza, infatti, che non sia con-
creta, storica, incarnata e quindi non raggiunga tutto 
l’uomo. Così si diventa “corresponsabili del servizio 
di Cristo all’uomo: servizio che costituisce la ragione 
per cui la Chiesa esiste e continua la sua missione 
nella storia” (Orientamenti, n. 62)
Nella società dell’indifferenza, ma anche di un 
esasperato consumismo che produce tante forme 
di emarginazione e crea nuove povertà, il linguag-
gio della misericordia è quello da tutti compreso e 
apprezzato (M. Cacciari). Per questo Giovanni Paolo 
II, sollecitando la Chiesa ad inventare nuove forme 
di solidarietà, di condivisione  e di servizio, afferma 
che questa “è l’ora di una nuova fantasia della carità” 
(NMI n. 50).
L’attenzione al territorio, la sincera e rispettosa colla-
borazione da offrire alle Istituzioni sociali, politiche, 
educative e più in generale il dialogo con tutti gli 
uomini di buona volontà per la promozione dei valo-
ri umani e il rispetto dei fondamentali diritti della 
persona: sono alcune istanze pastorali e gli impegni 
imprescindibili che la Chiesa non può non assume-
re come Serva di Cristo e dell’uomo. Questi, infatti, 
resta la “via” che essa è chiamata a percorrere, per 

ricapitolare tutto e tutti in Cristo.
v La missione dell’Inviato culmina nel “dono di sé”.

Vorrei, finalmente, attirare l’attenzione su un ultimo 
tratto del Volto dell’Inviato del Padre che si rileva 
decisivo, anzi culminante e riassuntivo di tutta la sua 
missione, che la Chiesa è chiamata a contemplare e 
a riflettere nel suo volto e nel suo servizio a Dio e 
all’uomo.
Non emerge direttamente a Nazaret quanto piuttosto 
a Gerusalemme, che, soprattutto nel disegno del 
vangelo lucano è il termine ultimo del suo esodo 
pasquale e, simultaneamente il punto di partenza 
della missione apostolica. Quello del volto di Colui 
che è stato trafitto sulla croce e che risplende glo-
rioso prima nella trasfigurazione e poi, pienamente, 
nella risurrezione.
Occorre dunque volgere ad esso lo sguardo –come 
fecero i carnefici al momento in cui Gesù fu elevato 
da terra per essere crocifisso ed attirare tutti a sé- per 
professare la fede e lasciarsi inondare dalla sua luce 
di Risorto.
Nel mistero pasquale l’Inviato del Padre si manifesta 
come il Sacerdote della nuova alleanza, il Datore 
della vita, Colui che con il dono di sé espresso nel-
l’obbedienza alla volontà del Padre, giunta fino alla 
morte, ha offerto all’umanità la grazia della riconci-
liazione e ci è stata data la pienezza del culto divino, 
come recita la “Sacrosantum Concilium” al n. 5
Gesù ha annunciato e anticipato questo dono e 
questo evento la vigilia della sua passione, mentre 
era a tavola con i suoi, nel sacramento del suo 
corpo dato e del suo sangue versato per suggellare 
la nuova alleanza e perpetuare nel tempo, in attesa 
della piena e definitiva rivelazione della sua gloria, 
il sacrificio della sua vita attraverso il ministero dei 
sacerdoti e la partecipazione dei cristiani. E’ nella 
frazione del pane che egli comanda ai discepoli di 
ripetere in sua memoria, che egli si fa riconoscere 
come il Risorto, come avvenne con i due di Emmaus, 
comunicando lo Spirito che, mentre fa dei suoi com-
mensali un solo corpo, li spinge a diventare testimo-
ni della risurrezione.
“Fate questo in memoria di me”: è la consegna data 
ai suoi, cioè alla Chiesa. Non si tratta di ripetere un 
gesto formale, ma di entrare nei suoi sentimenti, 
come afferma S.Paolo; il che comporta entrare nella 
logica della croce e fare della propria vita ciò che 
egli ha fatto della sua: una vita “data”, con uno stile 
di oblatività capace di giungere fino alla morte, per 
diventare così uomini e donne nuovi e costruttori di 
una nuova umanità ed artefici dei cieli nuovi e della 
nuova terra.
Per questo –recita ancora la Sacrosantum Concilium- 
la Chiesa fin dai tempi apostolici non ha mai trala-



7  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

sciato, nel giorno memoriale della Pasqua di Cristo, 
chiamato “domenica”, di riunirsi per ascoltare dalle 
Scritture ciò che lo riguardava e fare menoria,  nel-
l’Eucaristia, del mistero pasquale fondamento della 
fede, sorgente della comunione ecclesiale e della 
missione evangelizzatrice.
Ne scaturisce un forte impegno in ordine alla 
comunicazione del Vangelo, per la Chiesa inviata e 
presente nel mondo affinchè tutti abbiano la vita e 
l’abbiano in abbondanza. Un impegno da esplicita-
re e tradurre in atto attraverso molteplici attenzioni 
pastorali, come suggeriscono gli “Orientamenti” della 
CEI quando parlano della “comunità eucaristica”.

• Ci è chiesto, anzitutto di superare, a riguardo, 
la duplice (e ricorrente) tentazione “di tornare 
a vecchi formalismi e di avventurarsi alla ricerca 
ingenua dello spettacolare” (n. 49) per dar vita 
ad una “liturgia seria, semplice e bella che sia 
veicolo del mistero rimanendo al tempo stesso 
intelligibile, capace di narrare la perenne alleanza 
di Dio con gli uomini”.

• Questo vale, soprattutto per l’Eucaristia nel giorno 
del Signore, momento-luogo più alto ed efficace 
per edificare la comunione ecclesiale, nutrire la 
fede e la speranza, manifestare e crescere nell’im-
pegno missionario. Affinchè tutto ciò sia “vero” 
è indispensabile –come già dicevano i Vescovi 
nel 1981- curare “le celebrazioni che consentono 
a tutti di sentirsi a casa propria… per il modo 
con cui si sentono accolti e possono esprimere 
la loro preghiera, il loro silenzio e la preghiera, 
il loro canto, il loro silenzio; per familiarità (e 
competenza) con cui proclamano la parola di 
Dio; per la dignità dell’omelia, fedele ai testi litur-
gici, legata alla “historia salutis” e alla vita della 
gente, non aggressiva anche quando deve essere 
severa e, ancora, per la solidarietà cristiana che 
la celebrazione … deve far trasparire…, in forza 
dell’unico sacrificio di Cristo e della Chiesa” (La 
Chiesa italiana e le prospettive del Paese,n. 19).

 In questo modo l’assemblea eucaristica diviene 
il segno più eloquente di quella comunione che 
è la prima forma di testimonianza e di missione, 
capace di attirare tutti, come risulta – tra l’altro-  
dalle prime pagine degli “Atti degli apostoli” (cfr. 
2,48).

•  Sono istanze, queste, che chiamano in causa la 
difficile “arte del presiedere”;  l’impegno dell’ani-
mazione e della creatività, soprattutto interiore; 
dell’esercizio di una diffuca ministerialità, ma 
anche quello, di cui si continua a parlare, di 
un necessario ridimensionamento delle Messe 

e della troppa frantumazione in celebrazioni di 
piccoli –e spesso “chiusi”- gruppi; come pure 
quello di lavorare di più per recuperare il vero 
senso del mistero e quindi gli spazi del silenzio e 
della contemplazione insieme all’altro della festa 
autentica. 

Va connesso con questo lo sforzo per meglio 
armonizzare la celebrazione liturgica -azione sacra 
per eccellenza- con le forme della pietà popolare, 
tanto radicate nel nostro territorio, che spesso com-
promettono e oscurano l’espressione genuina della 
fede, della solidarietà e la carica missionaria della 
celebrazione.
C’è davvero un lungo cammino da compiere a 
riguardo, nelle nostre Chiese, per la prassi vigente e 
per inveterate tradizioni che vanno in altra direzione. 
L’urgenza di un’adeguata formazione a tutti i livelli, 
si colloca in questa prospettiva.

Conclusione
Al termine di questa contemplazione nella quale 
possiamo ripetere anche noi come gli apostoli la 
sera di Pasqua “abbiamo visto il Signore” e siamo 
stati riempiti di gioia (cfr. Gv. 20,25), non trovo di 
meglio per concludere, che citare –ancora una volta- 
le parole dei Vescovi negli “Orientamenti” più volte 
citati, eco di quelle del Vaticano II: “La Chiesa … 
mira solo a questo: a continuare, sotto la guida dello 
Spirito Paraclito, l’opera stessa di Cristo, il quale è 
venuto nel mondo per rendere testimomianza alla 
verità, a salvare e non a condannare, a servire e non 
ad essere servito. Questa è la missione della Chiesa 
nella storia e nel cuore dell’uomanità” (n. 10).
Se a questa contemplazione si ispireranno i nostri 
programmi pastorali, con la volontà di “prendere il 
largo” con coraggio e con un comune sentire, non 
mancheranno i frutti di un autentico e durevole rin-
novamento pastorale e spirituale.
E’ un auspicio, una speranza; ma soprattutto una 
preghiera che affidiamo a Maria, discepola fedele 
di Cristo suo Figlio, generosa collaboratrice del suo 
mistero di salvezza, stella dell’evangelizzazione che 
nel deserto di questo mondo guida e orienta il cam-
mino del popolo di Dio verso il pieno compimento 
del Regno.



8  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

L E
C

Lectio Divina 

“UNA CHIESA DI DISCEPOLI E INVIATI”
Bruna Costacurta
Il punto di riferimento di questo convegno ecclesiale 
è la buona notizia ricevuta e trasmessa. Coloro che 
fanno esperienza di salvezza e di perdono, esperien-
za di Dio e della sua gioia, diventano testimoni di 
quella salvezza e di quella gioia. La buona notizia è 
per tutti, di sua natura chiede di essere diffusa; non 
è un tesoro geloso, ma un dono che si riceve donan-
dolo e che si dona perché lo si ha ricevuto.
 Questa dinamica di dono trasmesso e di annun-
cio, è ben visibile nel momento originario della 
Chiesa, lì dove nasce definitivamente come comu-
nità di credenti e di evangelizzatori: sotto il dono 
dello Spirito a Pentecoste.        Un testo fondatore, 
sul mistero dello Spirito che fa discepoli, lì dove si 
fonda la Chiesa, la comunità dei discepoli che riceve 
e continua la missione del Figlio. Ma prima, vedremo 
una icona evangelica: l’incontro della Maddalena con 
Gesù risorto; l’esperienza del rapporto interpersonale 
con il Signore come fonte dell’evangelizzazione. Una 
“Chiesa di discepoli e inviati”, come Maria che rico-
nosce il Maestro e lo testimonia come vivo; e come 
i discepoli a Pentecoste, con il grande annuncio 
pasquale di Pietro e l’annuncio della comunità nella 
sua vita di fraternità e di amore. Dimensione perso-
nale e comunitaria; dono dello Spirito e abbraccio 
con Gesù. E tutto, nella gioia di Pasqua.
 L’incontro nel giardino
 “Nel giorno dopo il sabato, Maria di Màgdala si 
recò al sepolcro di buon mattino, quand’era ancora 
buio, e vide che la pietra era stata ribaltata dal sepol-
cro. Corse allora e andò da Simon Pietro e dall’altro 
discepolo, quello che Gesù amava, e disse loro: 
«Hanno portato via il Signore dal sepolcro e non sap-
piamo dove l’hanno posto». Uscì allora Simon Pietro 
insieme all’altro discepolo, e si recarono al sepolcro. 
Correvano insieme tutti e due, ma l’altro discepolo 
corse più veloce di Pietro e giunse per primo al 
sepolcro. Chinatosi, vide le bende per terra, ma 
non entrò. Giunse intanto anche Simon Pietro che 
lo seguiva ed entrò nel sepolcro e vide le bende per 
terra, e il sudario, che gli era stato posto sul capo, 
non per terra con le bende, ma piegato in un luogo 
a parte. Allora entrò anche l’altro discepolo, che era 
giunto per primo al sepolcro, e vide e credette. Non 
avevano infatti ancora compreso la Scrittura, che egli 
cioè doveva risuscitare dai morti. I discepoli intanto 
se ne tornarono di nuovo a casa.
 Maria invece stava all’esterno vicino al sepolcro 
e piangeva. Mentre piangeva, si chinò verso il sepol-
cro e vide due angeli in bianche vesti, seduti l’uno 

dalla parte del capo e l’altro dei piedi, dove era stato 
posto il corpo di Gesù. Ed essi le dissero: «Donna, 
perché piangi?». Rispose loro: «Hanno portato via il 
mio Signore e non so dove lo hanno posto». Detto 
questo, si voltò indietro e vide Gesù che stava lì in 
piedi; ma non sapeva che era Gesù. Le disse Gesù: 
«Donna, perché piangi? Chi cerchi?». Essa, pensando 
che fosse il custode del giardino, gli disse: «Signore, 
se lo hai portato via tu, dimmi dove lo hai posto e 
io andrò a prenderlo». Gesù le disse: «Maria!». Essa 
allora, voltatasi verso di lui, gli disse in ebraico: 
«Rabbunì!», che significa: Maestro! Gesù le disse: 
«Non mi trattenere, perché non sono ancora salito 
al Padre; ma và dai miei fratelli e dì loro: Io salgo 
al Padre mio e Padre vostro, Dio mio e Dio vostro». 
Maria di Màgdala andò subito ad annunziare ai disce-
poli: «Ho visto il Signore» e anche ciò che le aveva 
detto” (Gv 20,1-18).
 Il testo è composto di due episodi, ma noi ci 
incentriamo su Maria di Magdala e sulla scena del-
l’incontro con Gesù. Maria che va alla tomba di buon 
mattino: l’amore di chi non sa stare lontano; l’altro 
è morto, ma si vuole ugualmente stare con lui, non 
lo si lascia solo. La notte ti costringe a separarti, ma 
appena puoi torni, anche se ormai c’è solo una pietra 
da vedere, toccare, carezzare. Ma è quello che resta, 
ed è sufficiente per continuare a dire l’amore.
 È ancora buio: la forza simbolica del buio lo 
connette alla morte, al male; il mistero della vita 
si è consumato, ma ancora non appare. La luce si 
deve ancora vedere, ed è l’esperienza che farà la 
Maddalena. 
 Il testo dà un’indicazione temporale precisa: il 
mattino è quello del “(giorno) uno dei sabati  della 
settimana” (cf. anche Mc 16,2; Lc 24,1). Una formula-
zione strana, anche se il senso è chiaro: è la mattina 
di domenica, il giorno dopo il sabato, il primo giorno 
della settimana ebraica. Ma dice “uno” e non “primo” 
come ci si aspetterebbe e come è chiamato di solito. 
Forse, è un voluto riferimento al giorno “uno” della 
creazione: «Dio disse: “Sia la luce”. E la luce fu. Dio 
vide che la luce era cosa buona e separò la luce dalle 
tenebre e chiamò la luce giorno e le tenebre notte. 
E fu sera e fu mattina: giorno uno» (Gen 1,3-5). Poi 
si dirà “secondo, terzo, ecc.”, ma il primo è detto 
“uno”. È il giorno della luce, dell’inizio della creazio-
ne, di quella luce che consente l’alternarsi di giorno 
e di notte e permette l’opera creativa. Comincia il 
tempo (cosmico; quello storico e liturgico è nel quar-
to giorno, con la creazione degli astri), comincia la 



9  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

creazione di Dio. E ora, a Pasqua, è la nuova crea-
zione, la nuova luce, il nuovo tempo. Siamo entrati 
nella realtà definitiva. Ma è già e non-ancora: è la 
luce di Pasqua, ma è ancora buio.
 E quello che si vede, di questa nuova creazione, 
anche se è ancora buio, è la pietra rimossa. Maria 
va alla tomba, va da un morto, ma invece si trova 
davanti ad un segno di vita. La pietra che chiude il 
sepolcro dice definitività; è tutto finito, il morto se ne 
è andato per sempre, non si può fare più nient’altro. 
Finché c’è il corpo è diverso. Poi lo mettono nel 
sepolcro, e quando con la pietra chiudono, è davve-
ro finita, è davvero morto. Ma ora, davanti a Maria, il 
sepolcro è aperto, la pietra non chiude più la tomba. 
La morte è separazione, frattura, ma Gesù muore per 
amore dei fratelli e in obbedienza al Padre, dunque 
nella pienezza di comunione (la morte diventa dare 
la vita). La vita si spalanca, come la pietra rimossa 
spalanca ora il sepolcro. Ma per la Maddalena il 
segno è ancora opaco, oscuro. Qualcosa è successo, 
ma non si sa che cosa. E che la tomba sia aperta 
perché il morto l’ha aperta per uscirne, non è certo la 
prima cosa che si pensa. E Maria pensa che qualcuno 
l’abbia aperta per portare via Gesù: “Hanno portato 
via il Signore dal sepolcro e non sappiamo dove 
l’hanno posto”. Si sente perduta: non sappiamo dove 
è; non le interessa perché, come, chi è stato; il suo 
problema è che non sa dove è. Lei vuole stare con 
lui; la tomba rappresenta un punto di riferimento, e 
lei l’ha perso.
 La tomba ora è vuota. E i due discepoli lo vedo-
no, e credono. Ma Maria resta fuori e la scena dell’in-
contro sembra non tener conto di ciò che è avvenuto 
ai due discepoli (se ne tornano a casa, non dicono 
niente, neppure a lei). Maria resta fuori e piange, 
perché le hanno portato via il suo Signore.
 Maria è sconvolta: Gesù è morto, tutto sembra 
finito, Giuda ha tradito, gli altri sono fuggiti, il Maestro 
è stato crocifisso, ed ora è sparito anche il suo corpo; 
non c’è più neppure la tomba su cui riversare il pro-
prio affetto e il proprio dolore. Il segno della tomba 
vuota non è ancora stato decifrato come annuncio di 
vita, e Maria va in cerca del corpo del suo maestro 
e chiede dove lo hanno messo. Se non c’è più nella 
tomba, devono averlo preso e portato via per met-
terlo altrove, e Maria ne va in cerca, come la sposa 
del Cantico che di notte esce per cercare lo sposo e 
chiede a tutti se l’hanno visto. E la Maddalena chie-
de agli angeli, e poi al giardiniere: “Hanno portato 
via il mio Signore e non so dove lo hanno posto”; 
“Signore, se lo hai portato via tu, dimmi dove lo hai 
posto e io andrò a prenderlo”. Gesù è ancora morto 
per lei, è un corpo di cui si può disporre (prendere 
e spostare), in balìa degli altri. La fede in Maria si 
va facendo strada attraverso il suo affetto, ma per il 

momento il segno è ancora chiuso per lei, e piange. 
Rivuole il suo Signore, ma lo rivuole morto. 
 Ed ecco allora Gesù venirle incontro, ancora 
non riconosciuto, e infine svelarsi nel chiamarla per 
nome. “Maria”: lì, infine, il velo si solleva e il segno 
si dischiude: Gesù è vivo e la chiama per nome, le 
dona il nome, la restituisce a se stessa, nella fede del 
Dio vivente. La tomba vuota adesso brilla in tutta la 
sua luce, in tutto il suo senso. Maria aveva visto, ma 
non aveva ancora capito. Aveva visto lo spazio vuoto 
e i due angeli alle due estremità (“l’uno dalla parte 
del capo e l’altro dei piedi”): fa pensare al propizia-
torio, il coperchio dell’arca dell’alleanza con i due 
cherubini e in mezzo lo spazio vuoto in cui abitava 
la gloria di Dio. Il Dio trascendente, totalmente altro, 
che non si può vedere (quando il sommo sacerdote 
entrava doveva esserci la nube di incenso), talmente 
trascendente che la sua presenza deve essere segna-
lata da un segno di assenza Quello spazio vuoto 
diceva la presenza di Dio, presenza di santità e di 
misericordia (il propiziatorio veniva asperso nel 
giorno dell’espiazione; cf. anche Rom 3,25). E ora, 
anche lo spazio vuoto della tomba dice la gloria e 
la misericordia, segno della potenza di Dio e della 
grazia del suo perdono: Gesù è risorto, il peccato è 
perdonato (la tomba è vuota, non c’è più il corpo del 
reato).
 E adesso che il Maestro la chiama, Maria capisce 
e, nel rapporto con Gesù risorto, ritrova la propria 
identità, la propria fisionomia; ora è veramente lei, 
chiamata per nome dal Maestro, e può ritrovare in 
lui il Signore e se stessa. Gesù è ormai pienamente 
vivente e pienamente soggetto, non cosa o corpo 
da spostare. Ogni tentativo di cosificarlo si infrange 
contro la nuova assoluta consistenza di Gesù come 
soggetto. Il cadavere non c’è più, c’è la persona di 
Gesù vivo di una pienezza di vita tutta nuova e 
definitiva. Nel rapporto con lui, soggetto persona-
le, anche Maria è restituita alla propria consistenza 
di persona e le viene donata tutta intera la propria 
identità: “Maria”; ora può riconoscere Gesù come 
vivente. 
 E a lei, viene affidato l’annuncio. Non come il 
primo (“il Maestro non c’è più, l’hanno portato via”), 
un annuncio ancora inconsapevole, ancora incapace 
di interpretare l’evento, di vederlo nella sua realtà 
vera. Ora Maria deve portare l’annuncio della fede 
pasquale: «“và dai miei fratelli e dì loro: Io salgo al 
Padre mio e Padre vostro, Dio mio e Dio vostro”. 
Maria di Màgdala andò subito ad annunziare ai disce-
poli: “Ho visto il Signore” e anche ciò che le aveva 
detto» ss. Dal rapporto personalizzante con il risorto 
scaturisce la missione per gli altri. 
 Ma Maria ha dovuto lasciarsi chiamare, aprirsi a 
quella nuova realtà; ha dovuto farsi aprire gli occhi, 



10  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

e accettare di vedere con gli occhi di Dio, capaci di 
andare al di là delle apparenze: non un giardiniere, 
ma il Signore; non una tomba vuota perché hanno 
trafugato il corpo, ma la gloria del risorto; non il 
pianto della perdita, ma la gioia dell’incontro, anche 
se deve lasciarlo andare, senza afferrarlo, senza trat-
tenerlo.
 E Maria va ad annunciare: Ho visto il Signore. 
L’annuncio è che Gesù di Nazareth è il Signore ed è 
vivo; e che il Padre di Gesù è anche Padre nostro. 
Gesù risorto ci fa entrare nella relazione di figlio-
lanza con Dio. Siamo perdonati, siamo figli; siamo i 
figli perdonati che tornano a casa e trovano il Padre 
ad aspettarli per fare festa. Questo il contenuto 
della Buona Notizia da portare ai fratelli. E di que-
sto siamo testimoni, chiamati ad annunciare con le 
parole e con le opere l’incredibile, meravigliosa real-
tà del Cristo risorto. Che il Signore ci aiuti in questo 
cammino, e si faccia vedere a ciascuno di noi, e ci 
chiami per nome, così che si possa davvero essere 
una “Chiesa di discepoli e inviati”.
 La Pentecoste
 In Maria di Magdala, l’icona della discepola 
inviata. Ora, la grande visione della Chiesa che 
comincia il suo cammino nella storia: la Pentecoste, 
con il dono definitivo, degli ultimi tempi, connesso 
con la risurrezione di Gesù, il dono dello Spirito.
 Dono dello Spirito che fa discepoli: conformi al 
maestro, come lui. Cf. Eliseo, con il dono di due 
terzi dello spirito di Elia (l’eredità del pri–mogenito: 
cf. Deut 21,17) e poi le azioni e i miracoli che sono 
doppioni: percuote le acque del Giordano che si 
divide (con il mantello di Elia: il passaggio del pote-
re; il mantello è simbolo della persona e delle sue 
fun–zioni), moltiplica l’olio della vedova, risuscita il 
figlio della Sunammita. Il discepolo entra nella sfera 
del maestro e porta a compimento il discepo–lato 
diventando come il maestro. Questa è la sequela, che 
lo Spirito dona e porta a compimento. Con lo Spirito 
di Gesù, diventiamo discepoli e figli, come il Figlio: 
le sue opere, i suoi criteri, la sua vita e la sua morte; 
e la sua missione di evangelizzazione.
 Nel testo di Pentecoste, tre grandi blocchi: 
l’evento, il discorso esplicativo di Pietro, la reazione 
e gli effetti del discorso. Noi vediamo solo alcuni 
elementi più significativi.
– At 2,1-13
“Mentre il giorno di Pentecoste stava per finire, si 
trovavano tutti insieme nello stesso luogo. Venne 
all’improvviso dal cielo un rombo, come di vento 
che si abbatte gagliardo, e riempì tutta la casa dove 
si trovavano. Apparvero loro lingue come di fuoco 
che si dividevano e si posarono su ciascuno di loro; 
ed essi furono tutti pieni di Spirito Santo e comincia-
rono a parlare in altre lingue come lo Spirito dava 

loro il potere d’esprimersi. Si trovavano allora in 
Gerusalemme Giudei osservanti di ogni nazione che 
è sotto il cielo. Venuto quel fragore, la folla si radunò 
e rimase sbigottita perché ciascuno li sentiva parlare 
la propria lingua” (2,1-6).
 La festa di Pentecoste: 50 giorni dopo la Pasqua. 
Nasce come festa agricola, della raccolta del grano. 
Poi, storicizzazione: dono della Legge al Sinai. La 
morte e la risurrezione di Gesù avevano portato a 
compimento la Pasqua (liberazione dell’Esodo, Mar 
Rosso, salvezza), ora il dono dello Spirito porta a 
compimento il dono della Legge del Sinai e realizza 
la definitiva alleanza.
 Alleanza vuol dire comunione di vita (il Signore 
è il Dio di Israele e Israele è il popolo di Dio; cf. 
il gesto simbolico dell’aspersione del sangue sul 
popolo e sull’altare). E legge vuol dire vivere secon-
do quella comunione e quella liberazione ricevuta, 
vivere la vita di Dio, da salvati (sposi e figli).
 Ma al Sinai, oltre al dono di Dio c’è anche il rifiu-
to del popolo: il vitello d’oro (crisi della fede, ricerca 
di un Dio visibile e manovrabile, alla nostra portata) 
a cui fa seguito il manifestarsi della misericordia divi-
na, con le seconde tavole (il popolo rifiuta, ma Dio 
resta fedele): l’alle–anza ingloba il peccato e si basa 
sul perdono. Non è la fedeltà dell’uomo a garantire 
l’alleanza, ma la misericordia di Dio e il suo perdo-
no.
 E ora, a Pentecoste, si realizza il compimento: il 
perdono portato da Gesù morto e risorto permette 
l’accoglienza dello Spirito. Nuova Legge e nuova 
Alleanza: la legge interiore, che permette l’obbedien-
za filiale che assume il comando e lo fa suo, che fa 
coincidere le volontà, che fa vivere secondo la sal-
vezza e la vita di Dio. Cf., al Getsemani, la preghiera 
di Gesù (“Padre, tutto è possibile a te, allontana da 
me questo calice. Però non ciò che io voglio, ma 
ciò che vuoi tu”: voglio quello che vuoi tu, adesso 
vogliamo la stessa cosa).
 I segni del Sinai allusi nel racconto di Atti: il 
rombo che riempie la casa e il fuoco (cf. Es 19,16-
19: tuoni, lampi, nube densa, suono fortissimo di 
tromba, monte fumante, il Signore sceso nel fuoco, 
monte che trema, voce di tuono). Cf. le tradizioni 
giudaiche anti–che: la parola come fuoco che si 
divide in lingue; tutti i popoli, presenti al Sinai per 
accogliere la Legge, possono ascoltarla e capirla. E 
ora è il compimento: a Pentecoste gli apostoli “pieni 
di Spirito Santo” (v.4) parlano in tutte le lingue.
 Davanti al prodigio, stupore e ammirazione. Ma 
anche tentativi di spiegazioni irriverenti. L’evento è 
ancora polivalente, non è stato spie–gato (ancora 
opaco, come la tomba vuota per Maria di Magdala). 
Ma Pietro comincia a parlare e allora il senso si rivela 
(per Maria, è la parola di Gesù che la chiama per 



11  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

nome): il dono dello Spirito è per la parola, è per 
l’annuncio.
– At 2,14-36
 Il discorso di Pietro: non sono ubriachi (è mat-
tina), ma invece si sta adempiendo la profezia di 
Gioele 3,1-5. Segue l’annuncio della morte e risurre-
zione: Gesù risorto e asceso alla destra di Dio, dopo 
aver ricevuto lo Spirito dal Padre lo ha effuso sui 
suoi. Pietro, per il dono dello Spirito, è diventato 
evangelizzatore: interpreta l’evento, appella alla con-
versione, annuncia la salvezza.
 La citazione di Gioele: la promessa dello Spirito 
su tutti:
 Negli ultimi giorni, dice il Signore: Io effonderò 
il mio Spirito sopra ogni persona; i vostri figli e le 
vostre figlie profeteranno, i vostri giovani avranno 
visioni e i vostri anziani faranno dei sogni. E anche 
sui miei servi e sulle mie serve in quei giorni effon-
derò il mio Spirito ed essi profeteranno. 
 Evento universale, non riservato solo ad alcu-
ne categorie, ma donato a tutti. Non così l’antica 
Alleanza: solo Mosè e gli anziani vedono Dio (Es 
24,1.9-10). Qui, invece, tutti ricevono lo Spirito: e 
vedono Dio, nel senso che vedono la realtà per ciò 
che è, vedono la sua opera e la sua presenza, al di 
là delle apparenze: profetizzeranno. Il profeta come 
colui che vede l’invisibile, che sa discernere i segni 
dei tempi, che sa vedere, nella storia degli uomi-
ni, il filo rosso della storia della salvezza e se ne 
fa interprete presso i fratelli. E perciò, annuncia la 
buona notizia del Regno, si fa portatore e testimone 
della gioia della salvezza, donando, nell’annuncio di 
Pasqua, ciò che ha ricevuto. 
 E questo, nella “carne”: l’aspetto di fragilità, 
creaturalità, morte. Lì, la potenza creatrice di Dio. 
La fragilità umana è total–mente ricreata, la morte è 
vinta. E i discepoli profeteranno. Non più portatori di 
una parola propria, frutto delle proprie capacità, ma 
della parola che viene da Dio e lo rivela. Lo Spirito 
cam–bia l’uomo dentro e allora cambia anche il suo 
parlare, che prorompe da un cuore trasformato dallo 
Spirito; è la parola che nasce dall’aver accettato il 
Regno di Dio nel proprio cuore e nella propria vita; 
la parola di chi, evangelizzato, si fa evangelizzatore. 

Allora lo Spirito si comunica, e anche l’altro crede.
 E infatti, Pietro rivela la nuova realtà e la sua 
fede (Cristo morto e risorto) e gli altri chiedono: 
“cosa dobbiamo fare?”. È l’annuncio che raggiunge il 
suo scopo, la conversione dei cuori.
– At 2,37-41
 E la via indicata è quella della conversione: pen-
titevi e fatevi battez–zare, per ricevere lo Spirito ed 
essere salvati.
 La salvezza che viene dall’invocare il nome del 
Signore (v.21) si spalanca per tutti. E la vita nuova 
si manifesta: la Chiesa vive nella pie–nezza della 
comunione, tutti insieme in un’anima sola e un cuore 
solo intorno al risorto. Cf. la descrizione della prima 
comunità (vv.42-48): 
 Erano assidui nell’ascoltare l’insegnamento degli 
apostoli e nell’unione fraterna, nella frazione del pane 
e nelle preghiere...  Tutti coloro che erano diventati 
credenti stavano insieme e tenevano ogni cosa in 
comune ... Ogni giorno tutti insieme frequentavano 
il tempio e spezzavano il pane a casa prendendo i 
pasti con letizia e semplicità di cuore, lodando Dio e 
godendo la simpatia di tutto il popolo...
 Quell’essere riuniti insieme di Pentecoste si 
visualizza nel cuore solo della prima comunità; e poi 
ci saranno i diaconi che si occuperanno della mensa, 
e le guarigioni e i miracoli, e poi anche il martirio, 
e la gioia nella persecuzione: è la pienezza della 
salvezza (cuori e corpi) e la pienezza dell’annuncio; 
non solo parole, ma la testimonianza della vita, la 
cura delle malattie, le opere della carità, la distribu-
zione del pane, i poveri che non ci sono più, perché 
i ricchi vendevano quello che avevano e le ricchezze 
venivano ridistribuite (cf. 4,34).
 È il cammino della Chiesa sotto lo Spirito: una 
Chiesa di profeti, annunciatori di Gesù morto e 
risorto, mediatori di perdono, testimoni dell’amore, 
ricolmi di gioia. Questo annuncia la salvezza. E que-
sta è la visibilità evangelizzatrice di “una chiesa di 
discepoli e inviati”, la nostra Chiesa, noi, per il dono 
grande di Dio che ci rende, nello Spirito, figli del 
Padre come il Figlio.



12  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

L E
C

Relazione pastorale

LA COMUNICAZIONE DEL VANGELO NEL MONDO ODIERNO
mons. Walter Ruspi
Gli Orientamenti pastorali dell’episcopato italiano per 
il primo decennio del 2000 “Comunicare il Vangelo 
in un mondo che cambia” indicano gli obiettivi di 
evangelizzazione delle nostre comunità cristiane.
Convinzioni
Comunicare il Vangelo è il compito fondamentale 
della Chiesa e che il Vangelo è il più grande dono 
di cui dispongano i cristiani, chiamati a condividerlo 
con tutti gli uomini e le donne che sono alla ricerca 
di ragioni per vivere, di una pienezza della vita.(32)
La missione ad gentes non è soltanto il punto con-
clusivo dell’impegno pastorale, ma il suo costante 
orizzonte e il suo paradigma per eccellenza. Proprio 
la dedizione a questo compito ci chiede di essere 
disposti anche a operare cambiamenti, qualora siano 
necessari, nella pastorale e nelle forme di evange-
lizzazione, ad assumere nuove iniziative, «fiduciosi 
nella parola di Cristo: Duc in altum!»!.
Con il discernimento dell’ “oggi” di Dio”:
contemplazione: che cos’è l’uomo?
La Chiesa può affrontare il compito dell’ evange-
lizzazione solo ponendosi, anzitutto e sempre, di 
fronte a Gesù Cristo, parola di Dio fatta carne. Egli 
è «la grande sorpresa di Dio»2, colui che è all’origine 
della nostra fede e che nella sua vita ci ha lasciato 
un esempio, affinché camminassimo sulle sue tracce 
(cf. lPt 2,21). Solo il continuo e rinnovato ascolto del 
Verbo della vita, solo la contemplazione costante del 
suo volto permetteranno ancora una volta alla Chiesa 
di comprendere chi è il Dio vivo e vero, ma anche 
chi è l’uomo. lO
opportunità:
-il desiderio di autenticità. I giovani, in particolare, 
sono disposti a investire con generosità energie, ove 
sentano che davvero quanto stanno facendo ha un 
senso.
-il desiderio di «prossimità», di socialità, di incontro, 
di solidarietà e di ricerca della pace. -ricerca dell’au-
tenticità e accettazione dell’alterità. 37
-rinnovata ricerca di senso che sta riavvicinando 
molti uomini e donne del nostro paese
all’esperienza religiosa e in particolare a Gesù 
Cristo...Ci pare di cogliere in questo qualcosa di più 
importante e di meno ambiguo rispetto a un vago 
«risveglio religioso»: oggi è infatti rintracciabile un 
anelito alla trascendenza.
-lo sviluppo della scienza e della tecnica presenta 
aspetti positivi da cogliere e valorizzare. L’uomo 
che si spinge avanti nelle vie del sapere scientifico 
si trova di fronte a domande non di tipo tecnico, e 

tuttavia ineludibili, che riguardano il fondamento e il 
senso dell’esistenza.
-l’accresciuta sensibilità ai temi della salvaguardia 
del creato, che indicano come gli uomini e le donne 
del nostro tempo se ne sentano in qualche misura 
corresponsabili. 38.
-grandi potenzialità è anche quello della comunica-
zione sociale. 39
.rischi e problemi riguardo al compito della trasmis-
sione della fede.
-le persone che si dicono «senza religione» sono in 
aumento; vi sono poi persone disposte a
riconoscere un certo riferimento a Cristo, ma non 
alla Chiesa; non mancano neppure le conversioni dal 
cristianesimo ad altre religioni.
-il crescente analfabetismo religioso delle giovani 
generazioni..
-nella mentalità comune e di conseguenza nella legi-
slazione, si diffondono prese di posizione lontane 
dal Vangelo e in netto contrasto con la tradizione 
cristiana. 40
-una vera e propria eclissi del senso morale.
-forme di relativismo, di indifferenza diffusa per le 
domande più radicali, senso del provvisorio, fram-
mentazione del sapere e delle esperienze, un vero e 
proprio smarrimento. 41
-la scarsa trasmissione della memoria storica e l’ap-
piattimento sul presente. 42
Infine, noi cristiani, insieme a tutti gli uomini che 
vivono accanto a noi, dobbiamo sempre essere pron-
ti a discernere ogni forma di idolatria, ogni costru-
zione della mente umana che sia portatrice di morte 
e non di vita. 43
Decisioni
Guardando al prossimo decennio sono indicate alcu-
ne decisioni di fondo capaci di qualificare il cammi-
no ecclesiale, come comunicazione del Vangelo nel 
mondo odierno.
In particolare:
-dare a tutta la vita quotidiana della Chiesa, anche 
attraverso mutamenti nella pastorale, una chiara con-
notazione missionaria;
-fondare tale scelta su un forte impegno in ordine 
alla qualità formativa, in senso spirituale, teologico, 
culturale, umano;
-favorire una più adeguata ed efficace comunicazio-
ne agli uomini, in mezzo ai quali viviamo, del miste-
ro del Dio vivente e vero, fonte di gioia e di speranza 
per l’umanità intera. (44-46)
Al centro di tale rinnovamento va collocata la scelta 



13  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

di configurare la pastorale secondo il modello della 
iniziazione cristiana, per dare unità alla vita della 
comunità e aprirsi alle diverse situazioni spirituali dei 
non credenti, degli indifferenti, di quanti si accostano 
o si riaccostano al Vangelo, di coloro che cercano 
alimento per il loro impegno cristiano. 59
Obiettivi
In modo specifico la comunità va aiutata a dare una 
connotazione missionaria:
alla pastorale ordinaria 47
la missionarietà dei discepoli 47
La parola di Dio, che è capace di farci apostoli, ci 
chiede anzitutto di essere discepoli. Così nasce la 
Chiesa e così vive e si espande. Va dunque attenta-
mente meditato il fatto che essa è chiamata a essere 
il luogo nel quale si riuniscono coloro che anzitutto 
vengono evangelizzati. Sarebbe assurdo pretendere 
di evangelizzare, se per primi non si desiderasse 
costantemente di essere evangelizzati. Dovremmo 
nutrirci della parola di Dio, questa è un’ esperienza 
essenziale.
La comunità cristiana deve costituire il grembo in 
cui avviene il discernimento comunitario, scuola di 
comunione ecclesiale e metodo fondamentale per il 
rapporto Chiesa-mond03. Oggi più che mai i cristiani 
sono chiamati a essere partecipi della vita della città, 
senza esenzioni, portando in essa una testimonianza 
ispirata dal Vangelo e costruendo con gli altri uomini 
un mondo più abitabile.
Detto questo, non possiamo tacere come in non 
poche comunità questo lavoro formativo e di aiuto al 
discernimento dei giovani e degli adulti sia carente o 
addirittura assente; è necessario allora maturare una 
decisione coraggiosa a cambiare le cose. Se ciò non 
avverrà, mostreremo di essere ben poco realisti e di 
non tener conto di quanto viene chiesto ogni giorno 
al cristiano comune negli ambienti che caratterizzano 
la sua vita di famiglia, di lavqro, di scuola.
Alle risorse, a volte limitate di una realtà parrocchia-
le, verrà in aiuto la sinergia tra più parrocchie, non-
ché la relazione tra le comunità cristiane e le varie 
aggregazioni ecclesiali presenti nel territorio; senza 
parlare delle associazioni professionali di ispirazione 
cristiana e dei vari centri e istituti culturali cattolici, 
chiamati anch’essi a prendere sul serio il loro com-
pito di stimolo e di elaborazione di una fede adulta 
e pensata a partire dall ‘ascolto intelligente delle 
Scritture e della Tradizione.
missionari età del “giorno del Signore” 48
Perché la parola e l’opera di Dio e la risposta dell’uo-
mo si tramandino lungo la storia, è assolutamente 
indispensabile che vi siano tempi e spazi precisi 
nella nostra vita dedicati all’incontro con il Signore. 
Dall’ascolto e dal dono di grazia nasce la conversione 
e l’intera nostra esistenza può divenire testimonianza 

del lieto annuncio che abbiamo accolto.
Ci sembra pertanto fondamentale ribadire che la 
comunità cristiana potrà essere una comunità di servi 
del Signore soltanto
i. se custodirà la centralità della domenica, «giorno 
fatto dal Signore» (Sal 118,24), «Pasqua settimanale», 
con al centro la celebrazione dell ‘Eucaristia, e
ii. se custodirà nel contempo la parrocchia quale 
luogo -anche fisico -a cui la comunità stessa fa 
costante riferimento.
Nel giorno del Signore noi facciamo memoria della 
parola di Dio che ci ha creati, del Verbo fatto carne, 
morto e risorto per la nostra salvezza, dell’effusione 
dello Spirito sulla Chiesa. ...In tal modo la celebrazio-
ne eucaristica risulterà luogo veramente significativo 
dell’educazione missionaria della comunità cristiana.
Di qui la rilevanza della liturgia quale luogo educa-
tivo e rivelativi.
Potrà aiutarci in questo la valorizzazione -sia nella 
vita personale dei credenti sia in quella delle comu-
nità cristiane -della pratica della lectio divina, intesa 
come continua e intima celebrazione dell’Alleanza 
con il Signore mediante un ascolto orante delle 
Sacre Scritture, capace di trasformare i nostri cuori 
e di iniziare ognuno di noi all’arte della preghiera e 
della comunione.
L’evangelizzazione nella comunità: famiglia e giovani 
(51-52)
Ci pare opportuno chiedere per gli anni a venire 
un’attenzione particolare ai giovani e allafamiglia4. 
Partiamo dai giovani.
È proprio a loro che vanno insegnati e trasmessi il 
gusto per la preghiera e per la liturgia, l’attenzione 
alla vita interiore e la capacità di leggere il mondo 
attraverso la riflessione e il dialogo con ogni perso-
na che incontrano, a cominciare dai membri delle 
comunità cristiane.
Abbiamo tutti una grande responsabilità: se non 
sapremo trasmettere alle nuove generazioni l’amore 
per la vita interiore, per l’ascolto perseverante della 
parola di Dio, per l’assiduità con il Signore nella pre-
ghiera, per una ordinata vita sacramentale nutrita di 
Eucaristia e Riconciliazione, per la capacità di «lavo-
rare su se stessi» attraverso l’arte della lotta spirituale, 
rischieremo di non rispondere adeguatamente a una 
sete di senso che pure si è manifestata.
Non solo: se non sapremo trasmettere loro un’atten-
zione a tutto campo verso tutto ciò che è umano 
-la storia, le tradizioni culturali, religiose e artistiche 
del passato e del presente -, saremo corresponsabili 
dello smarrirsi del loro entusiasmo, dell’isterilirsi 
della loro ricerca di autenticità, dello svuotarsi del 
loro anelito alla vera libertà.
Occorre saper creare veri laboratori della fede5, in 
cui i giovani crescano, si irrobustiscano nella vita spi-



14  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

rituale e diventino capaci di testimoniare la Buona 
Notizia del Signore.
Occorre impegnarsi perché scuola e università siano 
luoghi di piena umanizzazione aperta alla dimensio-
ne religiosa, sostenere i giovani perché vivano da 
protagonisti il delicato passaggio al mondo del lavo-
ro, aiutare a dare senso e autenticità alloro tempo 
libero.
In questa direzione, avvertiamo la necessità di favo-
rire un maggiore coordinamento tra la pastorale gio-
vanile, quella familiare e quella vocazionale: il tema 
della vocazione è infatti del tutto centrale per la vita 
di un giovane.
Per quanto riguarda la famiglia, va ricordato che 
essa è il luogo privilegiato dell’esperienza dell’amo-
re, nonché dell’esperienza e della trasmissione della 
fede.
La famiglia cristiana è il luogo dell’obbedienza e 
sottomissione reciproca e della manifestazione del-
l’alleanza tra Cristo e la Chiesa.
La famiglia è l’ambiente educativo e di trasmissione 
della fede per eccellenza: spetta dunque anzitutto 
alle famiglie comunicare i primi elementi della fede 
ai propri figli, sin da bambini.
La Chiesa desidera assumere l’accompagnamento 
delle famiglie come priorità di importanza pari, in 
questi tempi, a quella della pastorale giovanile.
Con catechesi per una fede adulta 50
la comunità sia coraggiosamente aiutata a maturare 
una fede adulta, «pensata», capace di tenere insieme i 
vari aspetti della vita facendo unità di tutto in Cristo. 
Solo così i cristiani saranno capaci di vivere nel quo-
tidiano, nel feriale -fatto di famiglia, lavoro, studio, 
tempo libero -la sequela del Signore, fino a rendere 
conto della speranza che li abita (cf. lPt 3,15). A 
questo obiettivo di maturità della fede, avendo con-
siderazione delle diverse età, cercando di fare unità 
tra ascolto, celebrazione e esperienza testimoniaI e 
di fede, tende il progetto catechistico delle nostre 
Chiese, impostato agli inizi degli anni ‘70 e arricchi-
tosi via via di indicazioni e strumenti. Esso mantiene 
tutta la sua attualità e va riproposto con fedeltà nelle 
nostre comunità, orientandolo più esplicitamente 
nella prospettiva dell’evangelizzazione.
I cammini nuovi per il Vangelo
o dall’ “ovile” al “pascolo” (Or 56-59)
Missionarietà verso gli uomini e le donne che vivono 
nell’aria della tradizione cristiana 56
Si tratta di valorizzare quei momenti in cui le parroc-
chie incontrano quei battezzati che non partecipano 
all’eucaristia domenicale e alla vita parrocchiale: 
quando i genitori chiedono che i loro bambini siano 
ammessi ai sacramenti dell ‘iniziazione cristiana; 
quando una coppia di adulti domanda la celebrazio-
ne religiosa del matrimonio; in occasione dei funerali 

e dei momenti di preghiera per i defunti; alcune feste 
del calendario liturgico nelle quali anche i non prati-
canti si affacciano alla porta delle nostre chiese.
Tutti questi momenti, che potrebbero essere sciupati 
da atteggiamenti di fretta da parte dei presbiteri o 
da freddezza e indifferenza da parte della comunità 
parrocchiale, devono diventare preziosi momenti di 
ascolto e di accoglienza. Solo a partire da una buona 
qualità dei rapporti umani sarà possibile far risuo-
nare nei nostri interlocutori l’annuncio del Vangelo: 
essi l’hanno ascoltato, ma magari sonnecchia nei loro 
cuori.
Gli stessi fanciulli battezzati hanno bisogno di essere 
interpellati dall’annuncio del Vangelo nel momento 
in cui iniziano il loro camInino catechistico. Sempre 
più spesso non si può presupporre quasi nulla 
riguardo alla loro educazione alla fede nelle famiglie 
di provenienza. L’incontro con i catechisti diviene 
per i fanciulli una vera e propria occasione di «prima 
evangelizzazione». Vitale è la qualità kerygmatica e 
mistagogica degli incontri: i fanciulli vanno condotti 
a compiere l’atto di fede, il gesto della preghiera, 
la partecipazione alla liturgia e soprattutto a trovare 
alimento costante nel rapporto con Gesù, lasciando-
si accompagnare dalla sua vita narrata dai Vangeli. 
Questa attenzione ...ci dovrà sospingere a ripensare 
costantemente l’iniziazione cristiana nel suo insieme 
e gli strumenti catechistici che l’accompagnano.
Tale documento evidenzia alcune note:
1. l’attenzione missionaria e kerigmatica verso gli 
adulti, in specie i genitori
2. la situazione di “prima evangelizzazione”, quale 
punto esperienziale dei fanciulli
3. il primo orizzonte della educazione alla fede, o il 
contenuto del kerigma
4. il necessario “ripensamento” strutturale della 
pastorale dell’ IC: tempi e strumenti
5. un ripensamento in chiave di “missionarietà” in 
atto (sperimenatazione), prima che di codificazione
Verso la marginalità della soglia (57)
una sempre più convinta attenzione nella pastomle 
della Chiesa verso i cosiddetti «non praticanti», ossia 
verso quel gran numero di battezzati che, pur non 
avendo rinnegato formalmente il loro battesimo, 
spesso non ne vivono la forza di trasformazione e di 
speranza e stanno ai margini della comunità eccle-
siale6. Sovente si tratta di persone di grande dignità, 
che portano in sé ferite inferte dalle circostanze della 
vita familiare, sociale e, in qualche caso, dalle nostre 
stesse comunità, o più semplicemente sono cristiani 
abbandonati, verso i quali non si è stati capaci di 
mostrare ascolto, interesse, simpatia, condivisione.
Per questa area umana si chiede un rinnovamento 
pastorale che si presenti come:
-un’attenzione ai battezzati che vivono un fragile 



15  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

rapporto con la Chiesa e un impegno di primo 
annuncio, su cui innestare veri e propri itinerari di 
iniziazione o di ripresa della loro vita cristiana;
-forme di dialogo e di incontro con tutti coloro che 
non sono partecipi degli ordinari cammini della 
pastorale.
-una evangelizzazione delle persone condotte dalle 
migrazioni in atto. Ciò chiede di compiere la mis-
sione ad gentes qui nelle nostre terre e la comunità 
cristiana dev’essere sempre pronta a offrire itinerari 
di iniziazione e di catecumenato vero e proprio.
-nuovi percorsi per «cristiani della soglia» a cui offrire 
particolare attenzione; per persone che hanno biso-
gno di cammini per «ricominciare».
L’incontro con la società sul territorio (58)
Nella vita quotidiana, nel contatto giornaliero nei 
luoghi di lavoro e di vita sociale si creano occasioni 
di testimonianza e di comunicazione del Vangelo. 
Qui si incontrano battezzati da risvegliare alla fede, 
ma anche sempre più numerosi uomini e donne, 
giovani e fanciulli non battezzati, eredi di situazioni 
di ateismo o agnosticismo, seguaci di altre religioni. 
Diventa difficile stabilire i confini tra impegno di 
rivitalizzazione della speranza e della fede in coloro 

che, pur battezzati, vivono lontani dalla Chiesa, e 
vero e proprio primo annuncio del
Vangelo.
Missionarietà verso gli uomini e le donne che vivono 
nell’aria della multireligiosità
Occorre inoltre tener presente che ormai la nostra 
società si configura sempre di più come multietnica 
e multireligiosa. Dobbiamo affrontare un capitolo 
sostanzialmente inedito del compito missionario: 
quello dell’evangelizzazione di persone condotte tra 
noi dalle migrazioni in atto. Ci è chiesto in un certo 
senso di compiere la missione ad gentes qui nelle 
nostre terre. Seppur con molto rispetto e attenzione 
per le loro tradizioni e culture, dobbiamo essere 
capaci di testimoniare il Vangelo anche a loro e, se 
piace al Signore ed essi lo desiderano, annunciare 
loro la parola di Di07, in modo che li rnggiunga la 
benedizione di Dio promessa ad Abmmo per tutte le 
genti (cf. Gen 12,3) 8.
Missionarietà che ha come protagonisti illaicato cri-
stiano degli ambienti di vita
61 situazioni di fratemità
Missionarietà nel segno della comunione
65 Chiesa: casa e scuola

L E
C

LABORATORIO DELLA FEDE E DELLA CARITÀ PER LA CRESCITA DEI GIOVANI
don Marco Franchin
Il gruppo era troppo grande ed eterogeneo. 
Composto di persone che non hanno mai lavo-
rato con i giovani.
Non sono emerse proposte concrete in questo 
laboratorio.

Interessanti sono state le diverse sollecitazioni 
dei giovani: 
• Hanno bisogno di essere ascoltati, accettati 
così come sono. 
• Vogliono vivere in relazione profonda con gli 

altri ma senza essere giudicati.
• Vogliono gli adulti come compagni di viaggio 
e non come giudici.
• Chiedono il rispetto della propria esperienza 
di fede perché la vogliono vivere con la gioia 
profonda di essere se stessi, accolti come Gesù 
sapeva accogliere ciascuno. 
• Non accettano una Chiesa che accoglie sola-
mente i “perfetti”.
• Prendono come esempio il Papa che sa acco-
gliere i giovani così come essi sono.

IL VALORE E IL RUOLO DELLA FAMIGLIA NELL’EVANGELIZ-ZAZIONE
Paola e Amtonio D’Amico - Equipe Notre Dame
La maggior parte delle persone(circa 70%),  
nella presentazione iniziale, ha dichiarato di 
aver scelto questo laboratorio per trovare delle 
risposte alle esigenze emerse durante il proprio 
impegno in parrocchia come catechista o a 
contatto con i giovani o per esigenza personale 
di approfondire i problemi legati alla famiglia.  
Negli interventi dopo la relazione, tuttavia, 
sono emerse alcune proposte anche se a volte 

solo a livello di esigenza.

PROPOSTE EMERSE

• Incontri per le coppie appena sposate 
( alcuni tentativi sono stati fatti, ma con scarsa 
rispondenza delle coppie)
• E’ importante che la coppia cresca per-
ché possa poi avere un’influenza positiva nella 

SESSIONI DI APPROFONDIMENTO



16  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

famiglia.
• In ogni parrocchia curare alcune cop-
pie più sensibili, sostenere e valorizzare la loro 
vocazione coniugale.
• Incontri di catechesi a livello di diocesi 
per giovani coppie con cadenza mensile
• La parrocchia dovrebbe rispondere alle 
esigenze spirituali della famiglia e in particolare 
all’isolamento.
• I corsi per fidanzati non sono sufficienti 
come preparazione al sacramento del matri-
monio, perché molti ragazzi sono quasi com-
pletamente privi di cultura cristiana e di fede. 
Sarebbe, pertanto, necessaria tra la cresima e 
il matrimonio una catechesi degli adolescenti 
e dei giovani che li aiuti a riconoscere la loro 
vocazione e che sia più un’esperienza di fede 
che un indottrinamento
• Sia per i cresimandi che per i fidanza-
ti, sarebbero opportune “esperienze di carità” 

come riportato nelle indicazioni nella program-
mazione della Caritas diocesana.
• I gruppi per i cresimandi devono esse-
re più omogenei per fasce di età anche operan-
do nella vicaria.
• Catechesi dei genitori che chiedono il 
Battesimo.
• In occasione della richiesta del sacra-
mento dell’Eucarestia, un primo ciclo di incontri 
deve essere solo per i genitori e non per i bam-
bini. Bisogna valorizzare il ruolo dei genitori 
nell’educazione alla fede, sostenendoli anche 
durante il periodo di catechismo dei bambini 
con incontri mensili
• Ascoltare le nuove esigenze delle 
coppie. Nel progettare qualunque attività dob-
biamo essere concreti e non dare per scontato 
che tutti vivano una cultura cristiana. Bisogna, 
pertanto, cominciare a convertire se stessi attra-
verso l’accoglienza e la preghiera.

IL PRIMO ANNUNCIO DEL VANGELO AI NON CREDENTI E AI LONTANI
don Domenico Russo
Si può diventare cristiani soltanto ricevendo 
da qualcuno l’annunzio della bella notizia del 
Vangelo e aderendovi con una graduale rispo-
sta di fede (“Credete al Vangelo”) e di cambia-
mento di vita (“Convertitevi”), resa possibile 
dall’azione dello Spirito accolta nella libertà
Il primo annuncio è l’ evangelizzazione in senso 
stretto. E’ la proclamazione della salvezza a chi 
non ne è a conoscenza o ancora non crede. Ha 
come obiettivo la scelta fondamentale di aderire 
a Cristo e alla Chiesa e suscitare la fede. Una 
scelta che costituisce il momento fondante e 
decisivo della vita cristiana.
La fede biblica obiettivo del primo annuncio. 
Dio si rivela e si dona in una storia intessuta di 
parole e avvenimenti. L’uomo lo accoglie libe-
ramente impegnando tutto se stesso affidando 
a lui il proprio futuro assentendo alla verità da 
lui.
La fede biblica è un atteggiamento esistenziale. 
Parte dalla convinzione di essere amati libera 
dalla solitudine dall’angoscia del nulla dispone 
ad accettare se stessi ad amare gli altri con il 
coraggio di sfidare l’ignoto.
L’attenzione ai bisogni, ai desideri, ai timori 
delle persone è essenziale per la successiva 
proposta del Vangelo, che per natura sua è un 
messaggio di salvezza e di pienezza di vita.
Gli elementi del primo annuncio
Testimonianza dell’efficacia della Parola da 
parte dell’annunciatore. Racconto del mistero 
pasquale e della vita di Gesù, sua interpretazio-

ne come buona notizia. Promessa di trasforma-
re e realizzare la vita di chi accoglie l’annuncio. 
Invito a dare fiducia alla Parola per sperimen-
tare personalmente la sua efficacia. Offerta di 
alleanza in vista di una felicità e realizzazione 
eterna attraverso la fede. Offerta di sostegno da 
parte della comunità dei credenti.
Il contenuto dell’annuncio
Cristo risponde a tutte le attese dello spirito, 
anzi infinitamente le supera. In Cristo crocifisso, 
morto e risorto si compie la piena e autentica 
liberazione dal male, dal peccato e dalla morte; 
in lui Dio dona la «vita nuova», divina ed eterna, 
in Gesù Cristo... la salvezza è offerta ad ogni 
uomo, come dono di grazia e di misericordia di 
Dio stesso. Cristo crocifisso, scandalo e follia: 
l’ineludibile paradosso dell’annuncio. Il volto 
di Dio manifestato nel crocifisso. Dio è quel-
l’amore fino alla morte gratuito (non meritato), 
incondizionato (non ripagabile), offerto a tutti 
indistintamente, la vittoria sul male nella scon-
fitta, la divinità offerta nell’umanità di Gesù, la 
salvezza sperimentata nel rischio della fede.
Nell’adesione o nel rifiuto di fronte a tale para-
dosso nasce o meno la fede cristiana.
L’annuncio è un dialogo nella libertà degli inter-
locutori comporta la reale possibilità del rifiu-
to della proposta, esige l’adesione esplicita e 
concreta per poter proseguire il cammino nella 
sequela del Signore.
Criteri per un rinnovamento
Annunciare/iniziare: dall’annuncio alla prassi 



17  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

sacramentale
Ripartire dagli adulti e dai giovani: dagli adulti 
ai ragazzi
Presentare modelli: dai catecumeni ai pratican-
ti
Linee portanti di una pastorale modellato 
sull’iniziazione cristiana
Ogni percorso di fede inizia con un periodo 
dedicato al primo annuncio. Ad ogni richiesta 
sacramentale si instaurano rapporti di simpatia 
per poi proporre il primo annuncio (Iscrizione 
dei figli alla catechesi, richiesta del battesimo 
per i figli, cresima di adulti, matrimonio…). Si 
organizzano iniziative di pre-evangelizzazione 
per giungere a proporre il primo annuncio 
anche a chi non chiede sacramenti e non incro-
cia la vita parrocchiale. Si diversificano le pro-

poste a seconda delle varie fasce d’età e situa-
zioni di vita. Cominciare ad elaborare modelli 
di percorsi di iniziazione: adulti non battezzati, 
ragazzi non battezzati, adulti che non hanno 
completato l’iniziazione sacramentale
Ragazzi che non hanno completato l’iniziazione 
sacramentale, adulti e ragazzi non sufficiente-
mente evangelizzati
Tappe possibili per cominciare una nuova 
pastorale
Riflessione sul primo annuncio; istituire il 
Servizio per il catecumenato; inviare al Servizio 
per il catecumenato anche i cresimandi adulti; 
elaborare itinerari per gli adolescenti cresiman-
di; rivedere la catechesi ordinaria secondo uno 
stile catecumenale; rivolgersi anche ai battezzati 
non evangelizzati.

CENTRI D’ASCOLTO DELLA PAROLA DI DIO
don Lorenzo Blasetti
Le domande rivolte dal gruppo al relatore 
denotano una grande sete di conoscenza della 
Parola.
Si è consapevoli della necessità fondamentale 
per il cristiano di approfondire la Parola e della 
impreparazione individuale alla quale si chiede 
di rispondere con scuole o corsi adeguati strut-
turati nella Diocesi o nelle Vicarie.

PROPOSTE CONCRETE EMERSE
• Necessità di una FORMAZIONE BIBLICA 
sistematica o “scuola della Parola” vicariale 
non solo informativa ma anche esperenziale 
(cosa significa e come portare avanti un Centro 
d’Ascolto=CdA).

• Necessità di coinvolgere i Catechisti dell’Ini-
ziazione Cristiana come animatori dei CdA spe-
cialmente nei Tempi Forti dell’Anno Liturgico 
magari coinvolgendo le famiglie.
• Studiare una forma di collaborazione con 
l’Istituto di scienze Religiose per quanto riguar-
da la formazione degli animatori; una formazio-
ne che tenga presente: 
• spiritualità biblica;
• competenze psico-pedagogiche utili per gui-
dare i gruppi
• fondamenti di teologia biblica.
• Progettare una formazione sistematica che 
parta dalle Vicarie valorizzando i doni e carismi 
già presenti.

CATECHESI DEGLI ADULTI
Mons. Franco Proietto
Dopo una riflessione generale sull’uomo adulto 
ed in particolare sull’uomo di oggi come cri-
stiano con il quale la comunità cristiana deve 
condividere i problemi e le esigenze della vita, 
è stato proposto un cammino di formazione 
articolato in 4 tappe:

• Pre-evangelizzazione
(primo messaggio)

• Evangelizzazione
(Kerigma)

• Pre-catechesi
(incontrare e vivere Cristo 

nel proprio ambiente)
• Catechesi

(annuncio del Vangelo)

Significative sono le esperienze di formazione 
e catechesi per adulti presenti in modo stabile 
nella parrocchia del relatore.

• Centri di ascolto            Ott/Nov/Dic  
-  Feb/Mar
• Incontri del sacerdote nelle case dei 
ragazzi che riceveranno i sacramenti
• Campi estivi per famiglie
• Esperienze di lavoro in senso proprio 
del sacerdote nella sistemazione di strutture da 
utilizzare poi con la comunità
• Adozione di 750 bambini con esperien-
ze di viaggi in paesi poveri
• Adorazione eucaristica e preghiere 



18  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

comunitarie
Tutto converge però nell’eucarestia domenica-
le

Per quanto riguarda le esperienze di catechesi 
per adulti presenti nella nostra diocesi sono 
principalmente legate ad incontri con i geni-
tori dei ragazzi e dei bambini in preparazione 

ai sacramenti e gli incontri di preparazione al 
matrimonio ed alla famiglia per i fidanzati.
In qualche parrocchia si svolgono campi scuola 
per le famiglie. Sono attive in qualche parroc-
chia le confraternite.
I risultato di queste catechesi non sembrano 
però soddisfare le richieste di quanti vorrebbe-
ro crescere nella fede.

EVANGELIZZARE LA PIETÀ POPOLARE
don Antonio Di Lorenzo
Nella comunità è bassa la adesione alla liturgia 
ma è altissima la adesione ai momenti di pietà 
popolare.
Motivo: la pietà popolare è meno impegnativa, 
non chiede cambiamenti di vita.
Fondamento di essa è la tradizione familiare, 
quindi solo attraverso l’evangelizzazione delle 
famiglie si può evangelizzare la pietà popola-
re.

La liturgia eucaristica è centrale nella espe-
rienza di fede, ma può esserlo solo se i fedeli 
diventano parte viva di essa.
Bisogna cambiare la  prospettiva della pastora-
le, da una attenzione quantitativa ad una atten-
zione qualitativa.
I tempi  di preparazione alle feste , i pellegri-

naggi, le processioni, devono essere utilizzati 
per preparare le persone a scoprire in esse la 
esperienza pasquale.
La pietà popolare deve avvicinarsi alla liturgia 
ma analogamente la liturgia deve avvicinarsi 
alla pietà del popolo (che non è pietà popo-
lare) 

L’assemblea ha chiesto che i ministri straordina-
ri dell’eucaristia rimangano “straordinari” e che 
non si rivestano con indumenti che si prestino 
ad una confusione dei ruoli.

FONDAMENTALE: Tutto è realizzabile solo con 
una attenta formazione degli operatori, a partire 
dal presidente dell’assemblea (presbitero) fino 
alle singole figure di accoglienza, canti, ecc.

LA TESTIMONIANZA DELLA CARITÀ PARTE INTEGRANTE DELL’EVANGELIZZAZIONE
don Mario Sbarigia
È stata riportata da Don Mario l’esperienza 
della testimonianza della carità nella Parrocchia 
di San Luca.
È  stato fatto riscoprire un il concetto che 
la Carità è una virtù teologale come la fede e la 
speranza: Dio è Carità; per quanto ci si alleni o 
si pratichi la carità questa ci viene solo da Dio.
Un altro forte spunto si può riassumere in que-
sti due concetti:
La carità del Vangelo e il Vangelo della Carità
I partecipanti al gruppo sono stati circa 50 e 
sono stati stimolati con alcune domande:
Come vivere l’annuncio della carità nella par-
rocchia?
A chi spetta? Esistono in parrocchia momenti di 
comunione per ravvivare il senso dell’unione 
tra i sacerdoti, i gruppi e i fedeli?
Quale iniziative si possono prendere all’interno 
della propria realtà parrocchiale per creare o 
rafforzare il senso dell’unione e della carità? 
Come testimoniarlo e renderlo visibile?
È emersa una realtà non proprio rosea delle 
realtà parrocchiali, sia rispetto alla testimonian-

za della carità che per le opere caritative, ma è 
emerso negli interventi una buona conoscenza 
del fermento diocesano rispetto alla formazione 
di operatori pastorali della carità (le parrocchie 
pilota) e soprattutto vi è stata una incessante 
richiesta di iniziare anche nelle altre realtà la 
formazione dei gruppi.
Molti hanno riportato l’esigenza di aumentare 
le occasioni di incontro e di riunione dei pro-
pri consigli pastorali e l’esigenza di formare le 
commissioni caritas nelle parrocchie, ance con 
poche persone che sappiano stimolare tutta la 
comunità.
È sentita la necessità di formare anche operatori 
che sappiano gestire i problemi concreti con 
cui le parrocchie si vengono a confrontare per 
poter superare definitivamente  l’assistenziali-
smo o il solo distribuire i pacchi viveri.
Molte sono le realtà parrocchiali dove si lavora 
a compartimenti stagni, e per tutti questo è un 
modo corretto per vivere in parrocchia: a livel-
lo organizzativo è più semplice ma non è più 
possibile portare avanti questo stile perché crea 



19  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

sempre più divisione e chiude il cuore all’amo-
re e all’accoglienza degli altri.
Comunicare di più tra noi per mettere insieme 
le varie realtà, ognuno mantenendo il proprio 
carisma.
Incontrarsi per conoscersi e condividere, non 
per omologarsi;
Creare momenti di preghiera insieme, momenti 
per conoscersi, per crescere e formarsi, sia in 
Parrocchia che in Diocesi.
Utilizzare i momenti prima delle celebrazioni 
domenicali per la preghiera comune, per crea-
re quel senso di comunità che apre agli altri e 

fa avvicinare gli altri.È stata riportata da Don 
Mario l’esperienza della testimonianza della 
carità nella Parrocchia di San Luca.
È  stato fatto riscoprire un il concetto che 
la Carità è una virtù teologale come la fede e la 
speranza: Dio è Carità; per quanto ci si alleni o 
si pratichi la carità questa ci viene solo da Dio.
Un altro forte spunto si può riassumere in que-
sti due concetti:
La carità del Vangelo e il Vangelo della Carità
I partecipanti al gruppo sono stati circa 50 e 
sono stati stimolati con alcune domande:

L’ANNUNCIO DEL VANGELO DELLA SPERANZA NELLA MALATTIA E NELLA DISABILITÀ
prof. Sandro Spinsanti
La malattia, in un  interpretazione arcaica, era 
un evento negativo che ci veniva mandato, una 
punizione per una colpa .
Questo avveniva sia nella tradizione cristiana 
ed ebraica che nel campo della superstizione a 
iettatura, quindi esisteva il senso della colpa, la 
responsabilit  della malattia, di un evento inflit-
to dall’esterno.
E’ pur vero però, che uno dei messaggi più 
chiari e innovativi del Vangelo, anche se ha 
avuto poco “successo”, è contenuto nel cap.IX 
di s.Giovanni, la parabola del cieco nato: Gesù 
chiarisce alla folla che il cieco non perché abbia 
peccato o perché abbiano peccato i suoi geni-
tori, ma perché si mostrino le “OPERE DI DIO”: 
il miracolo di Gesù, nel caso specifico ,e tutto 
quello che si può fare per far sì che la malattia 
invece di distruggere le persone le realizzi, tutto 
questo è ”OPERA DI DIO”.
Non c’è colpa, responsabilità nella malattia, 
nella disabilità, nella sofferenza. Su questo 
argomento s’è reso necessario un chiarimen-

to del Papa che in occasione del diffondersi 
dell’infezione da HIV ha diffidato  i cristiani in 
modo chiarissimo a pensare che chi si ammala 
di AIDS  non se l’è meritato e non è una puni-
zione di DIO.
Non sarà mai possibile essere capaci di tra-
smettere la speranza cristiana se saremo fermi 
a concepire la malattia in termini di colpa e di 
peccato.
La speranza cristiana si concretizza in atteggia-
menti di condivisione, nel mostrare il vangelo 
attraverso il nostro agire quotidiano, attraverso 
l’amore che riesce a far nascere nell’ altro la 
voglia di vivere, la capacità di non arrendersi. 
L’ascolto è il primo passo che ci permette di 
entrare rapporto di comunicazione  fondamen-
tale per operare una autentica condivisione, 
l’essere accanto all’uomo nella sua quotidianità 
d’angoscia nel rispetto della sua dignità e della 
sua autonomia .
Là dove il dolore è solo non è possibile portare 
il vangelo.

L E
C

11 SETTEMBRE 2002 AD UN ANNO DI DISTANZA
Omelia  del Vescovo nella Chiesa di Santa Maria Goretti

Lettura della Parola di Dio
Isaia 2, 1-5
Luca 24, 13-35

L’episodio di Emmaus è un simbolo efficace per capire ciò 
che stiamo vivendo. I due sono sconvolti dall’evento dolo-
roso che li ha colpiti ed ha distrutto la loro speranza… “ 
speravamo”, dicono afflitti…  “ma oramai non c’è più nulla 
da fare. Il Maestro è morto.” Anche noi sgomenti, rivivendo 
i fatti diciamo con estrema sfiducia: “ speravamo davvero 
di esserci incamminati verso un mondo di pace, solidarietà, 
coinvolgimenti tra i popoli….ma ora è tutto finito: con le 

Torri Gemelle è stata abbattuta la nostra speranza, siamo 
morti con loro…Avevamo detto – con tanta sicurezza - “Mai 
più Aushwiz”; avevamo inneggiato al nuovo corso dopo il 9 
novembre 1989… ma ora siamo morti.” Ritorna drammatico 
il grido dell’Uomo ferito: “ dove è Dio” … 
I nostri giovani avevano cantato con Bob Dylan, negli 
anni 80, che nei campi di concentramento, nella fame 
del mondo, nell’odio tra la gente… Dio è morto, e 
tuttavia con entusiasmo dichiaravano che il nostro 
è un Dio sorprendente, un Dio che al terzo giorno è 
poi risorto! Con Lui era risorta la speranza e la gioia 
di vivere…ma dopo l’11 settembre tutto è crollato con 



20  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

le Torri… Oggi, un anno dopo, c’è ancora spazio per 
la speranza?
Emmaus insegna di si: il Maestro si è fatto compagno 
di strada con i due scoraggiati ed avviliti ed anche con 
noi… e non rimette a posto le cose con la bacchetta 
magica bensì le spiega e apre ancora i nostri cuori alla 
speranza. Con le sue parole riscalda il loro ed il nostro 
cuore; offre il Pane che dà vita ed essi aprono gli occhi 
e lo riconoscono. Vi invito ad aprirli anche noi.
Gesù è qui, in mezzo a noi e ci spiega le Scritture…ci apre 
gli occhi e ci offre nuove prospettive.
Certamente l’11 settembre 2001 resta una data simbo-
lo, oltre che tragicamente reale. L’anno scorso, sull’on-
da della emozione, ricordo che molti hanno scritto: 
“nulla sarà più come prima…” Ma in che senso? Nella 
direzione di una umanità che cammina finalmente 
verso la riconciliazione e il rispetto delle diversità, o 
in direzione di uno scontro di civiltà, che appare dal 
non detto di molti discorsi e silenzi di oggi?
Cosa sta succedendo un anno dopo? Come si può fare 
memoria di un evento che ha lasciato il mondo col fiato 
sospeso, non in maniera puramente difensiva o aggressiva, 
ma dialogica, aperta ad un futuro di “convivialità delle 
differenze”?
Fare memoria è sicuramente la cosa più necessaria, anzi 
doverosa,  ma per cambiare la mentalità e gli schemi che ci 
hanno accompagnato per troppo tempo. 
E’ tempo di memoria oggi: la memoria delle vittime, ma 
anche di coloro che hanno perso la vita nella folle azione 
suicida.
Ricordare le vittime significa anche stringersi attorno ai 
parenti, ai superstiti, a coloro che hanno visto radicalmente 
e dolorosamente cambiare la vita proprio l’11 settembre di 
un anno fa. E’ fare memoria di tutte le vittime della violen-
za, anche quelle di casa nostra; dei Vigili del Fuoco di N.Y. 
ma anche quelli di Cassino che - tragica concomitanza – 25 
anni or sono hanno perso la vita, e non solo! Vogliamo 
ricordare quanti nell’arco di questo triste tempo di dolore 
sono caduti nell’adempimento del loro dovere nel servizio 
alla Patria in ogni settore della Sicurezza Pubblica: nella 
Polizia di Stato, nei Carabinieri, nella Guardia di Finanza, 
nella Guardia Forestale, nella Polizia Penitenziale e nella 
Polizia Mnicipale…
E’ però, contemporaneamente importante non dimenticare 
anche il tanto dolore e le troppe vittime che sono nati da 
quel giorno, determinati da una legittima difesa che rischia 
di travalicare i confini dell’etica e della giustizia.
Credo che fare memoria richieda anche  un tempo per un 
esame di coscienza.
Che cosa è realmente cambiato dopo l’11 settembre 2001? 
E’ indispensabile attuare una profonda e quanto mai neces-
saria conversione: “Sono tanti i mali da deplorare e da 
sconfiggere: oltre il terrorismo e la violenza va condannata 
ogni ingiustizia e va eliminato ogni affronto alla dignità 
umana. Ci chiediamo: sarà possibile una tale inversione di 
tendenza? Oso affermare di si. 

Questa è la mia speranza fondata sulla stima all’Uomo; è 
anche la mia fede nella preghiera incessante al Signore 
perché apra anche a noi il cuore nella conversione sincera 
e duratura. 
Come ricordare allora e costruire una cultura di pace?
Il primo passo di conversione è quello di non accodarsi 
acriticamente alle strategie prevalenti, ma di usare rifles-
sione e approfondimento. Cedere ad analisi sommarie che 
delineano scontri tra buoni e cattivi (tra civiltà orientale 
e occidentale, tra musulmani e cristiani), significa essere 
funzionali alla mentalità integralista e riconoscere un ruolo 
che questa non ha. Il secondo passo è produrre una cultura 
nuova della Pace.
Il Papa venendo a Frosinone 5 giorni dopo la tragedia ci ha 
insegnato che la Pace si conquista con il dialogo, il perdono 
e la misericordia. 
. Il dialogo tra le culture e le religioni poggia sulla 
consapevolezza che vi sono valori comuni a ogni 
cultura, perché radicati sulla natura della persona. E’ 
l’essere umano, la sua dignità, il suo diritto di essere 
riconosciuto come persona e di riconoscere l’altro, il 
vero valore comune, che è a fondamento della comu-
nità delle persone e dei popoli sulla terra. 
Bisogna allora passare dalla cultura della contrapposizione 
a una cultura dell’accoglienza.
 “Ogni essere umano — sia uomo o donna, bianco o 
colorato, ricco o povero, giovane o vecchio — deve 
essere trattato umanamente.” Ce lo insegna il Maestro 
Gesù nella evangelica Regola d’oro, sulla reciprocità: 
“Non fare agli altri quello che non vuoi sia fatto a te 
stesso”. 
Faccio appello a tutti i cristiani e a tutti gli Uomini di Buona 
Volontà della nostra Diocesi e di tutta la Provincia, anche 
a voi bambini delle scuole elementari qui accorsi a pregare 
e ricordare con noi, affinché con tutti i mezzi di cui dispo-
niamo, a partire da questi insegnamenti, possiamo creare 
legami di solidarietà, di pace di perdono e di riconciliazione 
E’ questo il nostro dovere ed impegno per la pace.
Ascoltando la Parola di Dio emerge, come un messag-
gio propositivo, che occorre smettere di demonizzare 
l’altro per paura considerandolo come nemico e 
riconoscere, invece, come segno di speranza “il volto 
dell’altro”, accoglierlo nella sua diversità e costruire 
una convivenza “al plurale”.
Sono profondamente convinto della debolezza violenta dei 
terroristi; la loro scelta è un atto di follia distruttiva.  Noi 
potremmo sbloccarla, rafforzando il dialogo e l’incontro a 
partire da quelli che ci stanno attorno, senza la pretesa 
di grandi avventure che forse neppure ci competono. Ma 
l’accoglienza, il dialogo, la comprensione restano il nostro 
modesto ma fattivo contributo alla Pace.
Infine, è nel canto pieno di stupore e speranza del profeta 
Isaia che si concretizza l’impegno di costruire la pace non 
quando si distruggono i gesti e gli strumenti di guerra… 
ma, finalmente, quando questi  si trasformano in gesti e 
strumenti di pace e di solidarietà.



21  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

L E
C

Caritas diocesana

“ULIVETI DI PACE IN PALESTINA”
Colletta di AVVENTO 2001 - Domenica 14 dicembre 2001

VICARIA DI FROSINONE
Frosinone
Parrocchia S. Maria Assunta 800.000

Parrocchia S. Benedetto 50.000

Parrocchia S. Antonio da Padova 2.000.000

Parrocchia Madonna della Neve 1.200.000

Parrocchia Sacra Famiglia 1.031.000

Parrocchia S.mo Cuore di Gesù 968.000

Parrocchia S. Maria Goretti 1.000.000

Parrocchia S. Gerardo 120.000

Cappella Ospedale 250.000

Comunità Suore A.S.C. 200.000

Suore Ospedaliere della Misericordia 50.000

Arnara
Parrocchia S. Nicola 350.000

Ripi
Parrocchia SS. Salvatore 200.000

Parrocchia S. Rocco 526.000

Scuola Materna Casa del Medico 322.500

Torrice
Parrocchia S. Pietro Apostolo 300.000

Cappella S. Trinità 300.000

VICARIA DI VEROLI
Veroli
Parrocchia S. Andrea Apostolo 564.000

Parrocchia S. Crocifisso 350.000

Parrocchia SS. Giovanni e Paolo 300.000

Parrocchia S. Maria Assunta 200.000

Parrocchia S. Maria della Consolazione 261.850

Parrocchia S. Michele Arcangelo in Villa 77.000

Parrocchia S. Maria del Giglio 315.000

Parrocchia B. Maria Vergine del Buon 
Consiglio

30.000

Monache Benedettine 100.000

Comunità Suore di S. Giuseppe 300.000

Comunità Suore Salvatoriane 50.000

Comunità Suore Cistercensi della Carità 100.000

Comunità Figlie di Maria Madre della 
Misericordia

25.000

Confraternita Carità Morte Orazione 100.000

Boville Ernica

Parrocchia S. Michele Arcangelo 50.000

Monache Benedettine 100.000

Monte San Giovanni Campano

Parrocchia S. Maria della Valle 334.975

Parrocchia S. Lorenzo 376.000

Parrocchia S. Anna 300.000

Parrocchia S. Maria del Pianto 300.000

Parrocchia B. Maria Vergine Immacolata 100.000

Comunità Frati Minori Cappuccini 250.000

Gruppo ragazzi Cresima S. Maria della 
Valle

474.000

VICARIA DI FERENTINO

Ferentino

Parrocchie S. Pietro Apostolo e S. Ippolito 372.000

Parrocchia S. Agata 500.000

Parrocchia S. Maria dei Cavalieri Gaudenti 500.000

Parrocchia S. Rocco 300.000

Parrocchia S. Maria Maddalena 330.000

Parrocchia Sacro Cuore 190.000

Parrocchia S. Maria degli Angeli 260.000

Istituto Volontarie della Carità 1.000.000

Supino

Parrocchie S Pietro Ap., S. Maria Maggiore, 
S. Nicola

400.000

Parrocchia S. Pio X 100.000

VICARIA DI CECCANO

Ceccano

Parrocchia S. Giovanni Battista 1.000.000

Parrocchia S. Nicola 350.000

Parrocchia S. Maria Assunta 1.000.000

Comunità Povere Figlie della Visitazione 50.000

Giuliano di Roma

Parrocchia S. Maria Maggiore 671.000

Patrica

Parrocchia SS. Cataldo e Gaspare 387.000

Prossedi

Parrocchia S. Agata 250.000

Parrocchia S. Michele Arcangelo 100.000

Villa S. Stefano

Parrocchia S. Maria Assunta 380.000

VICARIA DI CEPRANO

Ceprano

Parrocchia S. Maria Maggiore 500.000

Comunità Padri Carmelitani Scalzi 400.000

Castro dei Volsci

Parrocchia S. Oliva 50.000

Parrocchia Madonna del Piano 590.000

Parrocchia S. Giuseppe 280.000

Parrocchia S. Sosio 30.000



22  La Parola che corre 4 - 2002 (1-10-2002)

Falvaterra

Parrocchia S. Maria Maggiore 100.000

Pofi

Parrocchie S. Maria Maggiore e S. Rocco 77.000

Comunità Frati Minori 250.000

Strangolagalli

Parrocchia S. Michele Arcangelo 100.000

Vallecorsa

Parrocchia S. Martino 500.000

Comunità Suore A.S.C. 100.000

QUADRO RIASSUNTIVO
Vicaria di Frosinone 9.667.500
Vicaria di Veroli 5.057.825
Vicaria di Ferentino 3.952.000
Vicaria di Ceccano 4.188.000
Vicaria di Ceprano 2.977.000
Privati 100.000
TOTALE 25.942.325

Versati 12.073.232 (6.235,30) alla Caritas e 
13.869.093 (7.162,79) all’Economato

L’impegno della Caritas in Terra Santa
I progetti attivati con le nostre offerte
La Caritas diocesana di Frosinone-Veroli-Ferentino 
è impegnata insieme ad altre 32 Caritas diocesane 
italiane, con il coordinamento di Caritas Italiana, a 
sostenere l’azione di Caritas Gerusalemme in questo 
difficile momento vissuto dalle comunità cristiane 
in Palestina. Il segno dell’attenzione stabile a quella 
martoriata terra consisterà nell’invio, nel prossimo 
mese di dicembre, di un operatore per conto di 
Caritas Italiana che vivrà per un anno in Palestina a 
supporto dell’azione di Caritas Grerusalemme.
I progetti i cui sono impegnate le Caritas diocesane 
italiane hanno per obiettivi:
- la ripiantagione di ulivi, come segno di nuova 

vita e pace;
- la ricostruzione di case distrutte, come segno di 

accettazione e coesistenza delle diversità;
- il miglioramento della salute, come segno di 

speranza in un futuro migliore;
- la formazione scolastica, come segno di affer-

mazione dei diritti fondamentali di tutte le per-
sone.

L’impegno complessivo previsto è di 171.195,77 
euro. La nostra Diocesi sta partecipando per 
13.398,09 euro, raccolti nell’Avvento 2001, che 
si aggiungono ai 50.000.000 di lire già offerti al 
Patriarca di Gerusalemme il 3 ottobre 2001 nella 
sua memorabile visita a Frosinone nella veglia per 
la pace insieme al compianto Card. Francois Xavier 
Nguyen Van Thuan, da poco scomparso.

I progetti in sintesi
1) Piantagione di alberi di ulivo
Migliaia di alberi d’ulivo continuano ad esser sra-
dicati nei territori palestinesi occupati, sconvolgen-
do l’attività agricola e contribuendo al collasso di 
un’economia già vulnerabile. Caritas Gerusalemme 
sta lanciando una campagna di piantagione di albe-
ri d’ulivo là dove sono stati sradicati. L’obiettivo è 
di non far emigrare la popolazione agricola. L’area 
di intervento è la zona di Jenin e Zabadeh in cui si 
pianteranno 3.000 ulivi.
2) Ricostruzione di case
I bombardamenti e la conseguente distruzione delle 
abitazioni costringono i palestinesi a emigrare. Il 
progetto di ricostruzione delle case mira ad aiutare 
le famiglie cristiane a trovare una residenza. 
3) Dispensario di Taibeh e Centro sanitario di 
Aboud
In seguito alla politica di chiusure interne e di 
divisione del territorio palestinese, la popolazio-
ne è costretta a vivere in villaggi senza assistenza 
sanitaria, senza possibilità di raggiungere le città 
vicine. Caritas Gerusalemme sta incrementando 
l’attività del dispensario di Taibeh e del dispen-
sario di Aboud per prestare alla popolazione cure 
più adeguate.
4) Borse di studio per ragazze
Caritas Gerusalemme riconosce l’importanza che 
la donna riveste nella società palestinese: il suo 
ruolo è indispensabile per il rafforzamento delle 
infrastrutture sociali ed economiche della Palestina. 
Tuttavia, per quanto riguarda le possibilità di for-
mazione scolastica, a causa delle difficoltà econo-
miche in cui versano molte famiglie palestinesi, le 
ragazze vengono private di questo diritto. Caritas 
Gerusalemme intende rispondere a questo biso-
gno assegnando alle ragazze delle famiglie più 
povere borse di studio universitarie. Il costo medio 
di una borsa di studio è di 2.000 dollari. Caritas 
Gerusalemme prevede che in un anno ne benefi-
ceranno 30 ragazze.

Nell’emergenza di questi giorni…
Gli ultimi tragici sviluppi della crisi in Palestina 
richiedono fornitura immediata di:
- medicine per gli ospedali;
- cibo;
- vestiti e coperte per coloro che hanno perso la 
casa a seguito degli ultimi combattimenti;
- riparazioni per le abitazioni danneggiate.
Tutti i materiali vengono reperiti localmente.
Vengono assistite 250 famiglie a Jenin, 500 a 
Ramallah, 100 a Zabadeh, 100 a Gaza, 200 a 
Nablous, 50 a Toubas per una somma di 813.000 
euro che Caritas Italiana si è impegnata a fornire.


